

المُهُورَكِ الْمِنْدِينَ الْمِنْدِينَ الْمُعْرَدِ الْمُعْرَدِ الْمُعْدِي والبحث العلمي والبحث العلمي حَامِعِ المُعْدَدُ المُعْدُدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدُدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدَدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدَدُ المُعْدُدُ المُعْمُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ المُعْدُدُ ال

نيابة الدراسات العليا والبحث العلمي قسم الدراسات الإسلامية تخصص التفسير وعلوم القرآن

# الصفات المنجية في مطلع (سورة المؤمنون) وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع والمجتمع دراسة وصفية موضوعية

بحث مقدم الستكمال متطلبات نيل درجة الماجستير تخصص: التفسير وعلوم القرآن

إعداد الطالبة أنعام عمر سالم بن مقشم

إشراف الدكتورة
د. خلود عبدالوهاب القحوم
أستاذ التفسير وعلوم القرآن المساعد بجامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية



# استهلال

قال تعالى:

# ﴿ قَدُ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾

[سورة المؤمنون: ١].

#### الإهداء

إلى من أرضعتني الحب والحنان، رمز الحب، وبلسم الحياة، أمي الحبيبة (حفظها الله). الله من كلّت أنامله ليقدم لي لحظات السعادة، من حصد الأشواك عن دربي؛ ليمهد لي طريق العلم إلى القلب الكبير والدي (وفقه الله).

وإلى زوجي الوفي، أكبر داعم لي وشريك حياتي، شيخي موضع سري من سهر الليالي؛ لأجد الوقت الكافى؛ لنقتطف معاً ثمار جهدنا زوجى العزيز.

إلى فلذتي كبدي أسامه و عثمان أسال الله ينفع بهما الأمة، ويصلح أحوالهما ويعيننا على تربيتهما على تعاليم دينه، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

إلى أخواتي وإخواني وأهلي وأقاربي وأحبابي وجيراني وكل من ساندني ولو بدعوة، وكل فرد مسلم يحب أن يغير من واقعه ويرتقي بمجتمعه، فهذه رسالتي لعلها تكون ذكرى وتحفيز لنتكاتف لتطبيق تعاليم ديننا وفهم كتاب ربنا الذي فيه نجاتنا.

إلى هؤلاء جميعًا أهدى هذا البحث.

الباحثة

#### شكر وتقدير

الشكر لله أو لا وآخرًا بفضل توفيقه، لك الحمد ربنا عدد ما خطت الأقلام.

ثم شكري وتقديري لكل من قدّم لي يد العون في إنجاز هذا الموضوع وعلى رأسهم الدكتورة المشرفة: خلود القحوم شكرًا وتقديرًا واحترامًا وعرفانًا فهي الَّتي أكرمني بها الله-عَزَّ وجَلَّ- أن حظيت بإشرافِها على هذه الرِّسالة، وعلى ما غمرتني به من علم، ومعرفة، وفضل، ولين جانب، وحسن توجيه، وإرشاد، والَّتي بذلت معي كثيرًا من جهدها، ووقتها في تتبع رسالتي تتبعًا دقيقًا، على مستوى الحرف والكلمة، فأرشدتني إلى مواضع الخلل، ووجهتني بتصويب الخطأ، وكان لها الفضل بعد الله في إخراج هذه الرِّسالة على هذا النحو؛ فجزاها الله عني خير الجزاء، وكتب الله ذلك في ميزان حسناتها يوم الجزاء.

كما أقدم شكري للأساتذة الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة الذين تفضلوا بتقييم عملي وتحملوا عناء القراءة و التقييم.

واتوجه بالشكر لأخواتي الباحثات اللاتي لم يبخلن عليّ بالملاحظات والتنبيهات أسال الله أن ينفع بهن الإسلام.

ثم أشكر جامعة القران الكريم والعلوم الإسلامية، نيابة الدراسات العليا والبحث العلمي، قسم التفسير، على ما بذلوه من جهد، ووقت في تذليل الصعاب، وأخص بذلك قسم الدراسات الإسلامية، بما فيه من كادر دون استثناء.

الباحثة

#### ملخص الرسالة

عنوان الرسالة: (الصفات المنجية في مطلع (سورة المؤمنون) وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع، دراسة وصفية موضوعية )

إعداد الباحثة: أنعام عمر سالم بن مقشم.

إشراف الدكتورة: خلود القحوم.

هدفت هذه الدراسة إلى تعميق الفهم لكتاب الله وتطبيق أحكامه، من خلال الحديث عن الصفات المنجية للمؤمنين من مطلع (سورة المؤمنون)، وذلك عبر منهج وصفي موضوعي، الذي يقوم على جمع المادة العلمية من كتب أهل العلم – علم التفسير، علم الحديث، علم الفقه ... في ما يتعلق بأعمال القلوب والعبادات والمعاملات ومكارم الاخلاق.

وقد قامت الباحثة بعرض الجانب اللغوي والاصطلاحي لمصطلح الصفة، مع التركيز على منزلتها ومكانتها في الإسلام، والوسائل المعينة في تحقيقها، وما ينعكس أثر ذلك على الفرد والمجتمع إيجابيًا.

وقد جاء هذا البحث على ثلاثة فصول وفصل تمهيدي بيانها كالأتي:

الفصل التمهيدي :ويتحدث عن تعريف عام عما اشتملت عليه (سورة المؤمنون) في مبحثين

المبحث الأول: بين يدي (سورة المؤمنون) ، والمبحث الثاني: محاور (سورة المؤمنون) .

الفصل الأول: ويتحدث عن الصفات المتعلقة بأعمال القلوب، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: الإيمان وأثره في إصلاح الفرد المجتمع، والمبحث الثاني: الخشية والوجل والإشفاق، وأثرهما في إصلاح المجتمع.

الفصل الثاني: تناول الصفات المتعلقة بالعبادات، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الخشوع في الصلاة، و المبحث الثاني: المحافظة على الصلاة، و المبحث الثالث: أداء الزكاة.

الفصل الثالث: تناول الصفات المتعلقة بالمعاملات، ومكارم الأخلاق، وفيه ثلاثة مباحث:



المبحث الأول: الإعراض عن اللغو، وآثرها في إصلاح الفرد المجتمع، و المبحث الثاني: حفظ الفروج وعفتها، وآثرها في إصلاح الفرد و المجتمع، والمبحث الثالث: الأمانة ومراعاة العهد، وآثرها في إصلاح الفرد والمجتمع .

#### وخلصت الدراسة إلى بعض النتائج أهمها:

1- الوقوف بل الشعور والاحساس ببعض أسرار التعبير القرآني؛ وذلك من خلال أقوال أهل العلم في سر نظم الآيات، كبراعة الاستهلال، والتقديم والتأخير في ذكر بعض الصفات.

٢- بلاغة القرآن وإعجازه، وسهولة عبارته، فقد عرض صفات المؤمنين المنجية بأسلوب رائع بديع، ينهل منه العالم و المجتهد، كل حسب فهمه وقريحته، ترى ذلك من خلال أقوالهم في تفسير الآية.

٣- شمولية المنهج الرباني، فلم يجعل صفات المؤمنين المنجية محصورة في جانب واحد فقط، كالإيمان والصلاة ... بل شمل جميع نواحي الحياة المتعلقة بأعمال القلوب والعبادات والمعاملات ومكارم الاخلاق.

٤- سنن الله في كونه جارية، فمتى ألتزم المؤمنون بمنهج ربهم، وتحلوا بتلك الصفات الحميدة رأوا أثر ذلك جليًا في حياتهم وواقعهم، وقد وجد بحمد الله في أزهى صوره في جيل تربى على يد الحبيب عليه الصلاة والسلام، وإن كانوا في قلة من العيش، و متى ابتعدوا عنه أبتلوا بالشقاء وضيق العيش حسب قربهم وبعدهم منه، وإن كانوا في رغد من العيش.

#### التوصيات

من خلال الإطلاع والقراءة في كتب أهل العلم أوصى الباحثين بالاتي:

١-إتمام هذا المشروع في سور القرآن الكريم كاملة، بشيءمن الإسهاب والتطويل، مع ذكر بعض
 النماذج والصور عبر التاريخ المشرق.

٢-الاهتمام بالفروق اللغوية في مفردات القرآن وجمعها، وجمع اللطائف من كتب التفسير؛ لما لها
 من آثر في تدبر آيات القرآن الكريم.

## **Study summary**

#### Title of study:

(the surviving attributes in Almuminin chapter and their impact on community and individual reformation, descriptive and investigative study)

Prepared by the researcher: Anam Omer Salim Habshan Supervised by Dr. Khlud Al-quhoom

This study aims at increasing the understanding of Allah"s book and applying its teachings by means of talking about the surviving attributes of the believers included in Almumnin chapter through descriptive investigative method that relies on collecting the scientific material from scholars textbooks - interpretation books, hadith's books and jurisprudence books ....

The researcher displays the linguistic and methodological background of the "attribute" term with concentration on its status and position in Islam as well as the related means of achieving it and the reflected positive impact of it on community and individual. Through my study, I have made some good indications to some jurisprudent issues like subjection in prayer in addition to some issues of charity (zakat).

The study has concluded the following points:

- 1- Realizing and understanding some of the secrets of the Qur'anic expressions through the scholars views in the secret of Quran verses organization, like the perfection of opening and bringing forward or backward of some Quran attributes.
- 2- The Quran eloquence and matchlessness and simplicity of lexes. It displays the believers surviving attributes in a very perfect and rhetoric way. The scholar and researcher learn from it. Each according to his understanding and insight. This is noticed out of their views regarding the verse interpretation.
- 3- The exhaustiveness of the divine method as the surviving believers attributes aren't included in only one side as prayer or belief, but it comprises all life aspects related to heart works as well as deals and perfect manners.
- 4- Allah's rules on his universe are constant. When the believers stick to their lord's doctrine and enjoy these positive attributes, they will see the impact of this adherence distinct in their life



and reality. This was clearly bestowed in a generation propagated by the hands of our beloved prophet (peace be upon him) even if they lived humble life. When they were apart from him, they were inflected with hardships and harshness even if they live in luxury. According to their closeness and apartness from him.

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد:

فإن القرآن الكريم حبل الله المتين، والذكر الحكيم، والصراط المستقيم، الذي لا تزيع به الأهواء، ولا تلتبس به الألسن، ولا يخلّق عن كثرة الترديد، ولا تنقضي عجائبه، ولا يشبع منه العلماء، مَنْ قال به صَدَق، ومن عمل به أُجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هُدي إلى صراط مستقيم، ومن تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله.

ولذلك اهتم علماء المسلمين بهذا الكتاب الكريم غاية الاهتمام، وأولوه من العناية أشدها، وذلك بغية الكشف عن معانيه ومراميه، وبيان مقاصده وأحكامه، وإن من أجل علومه فهم تفسير آياته واستنباط دلالاته التي تظهر على نفوس عباده المؤمنين وتبين مراتبهم ودرجاتهم، وانطلاقاً من قوله تعالى: سعيتُ باحثةً عن تتبع الصفات المنجية للمؤمنين في كتابه العزيز، ووقع الاختيار على سورة المؤمنين؛ للتسمية أولاً ولسردها صفات الفلاح والنجاة لهم في مطلعها ثانياً، فأرجو من الله العون في: تجلية صفات المؤمنين؛ ليُحتذى بها ويُسار على منوالها، فينعكس أثر ذلك على مستوى الفرد والمجتمع فَيَنْعما، ومشفقة وخائفة عن الابتعاد عنها فيحلً بنا كما حل ببعض الافراد و المجتمعات من الذّل والهوان والشقاء، فلا نجاة لنا إلا بالعودة إلى المنهج الذي رسمه رب الأرض و السماء، لذا جاء بحثني بعنوان (الصفات المنجية في مطلع (سورة المؤمنون) وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع).

#### أهمية موضوع البحث:

أولًا: قيمة الموضوع العلمية وأثره على الفرد و المجتمع؛ إذ يُعنى بأفضل الصفات وأشرفها على الإطلاق التي فصلتها (سورة المؤمنون).

ثانيًا: أعطت السورة الكريمة – (سورة المؤمنون) – اهتمامًا بالغًا بصفات المؤمنين التي كادت تغيب عن أعين الناشئ المنبهر بالحضارة الغربية المزيفة، فالقلوب بحاجة إلى إيقاظها، وإزالة الغفلة عنها، وتصحيح مسارها، وإزالة الران عنها.

ثالثًا: إبراز و إظهار محاسن الإسلام ومقارنته بالأديان السابقة بقسميها السماوية والوضعية، ويظهر ذلك جليًا للقارئ في مبحث الزكاة، فيرى حكمة التشريع الإسلامي في فريضة الزكاة و صرف أموالها.

#### مشكلة البحث:

إن الناظر في صفات المفلحين في (سورة المؤمنون ) تتبادر لذهنه تساؤلات عديدة منها:

أولًا: ماهي صفات الفلاح التي ذكرتها (سورة المؤمنون)المتعلقة بإعمال القلوب ،وماهي الصفات المتعلقة بالعبادات ،وماهي الصفات المتعلقة بالمعاملات؟

ثانيًا: ما هي أسرار التقديم والتأخير والتكرار في بعض الصفات التي ذكرت في مطلع السورة؟ ثالثًا: هل هناك فروق لغوية بين بعض الصفات كالوجل والخشية والشفقة وماأثرها على متدبر القرآن؟ من هنا أرادت الباحثة من هذا البحث أن يكون إحدى وسائل البيان للمجتمع المسلم بأن يعي الكنوز التي تضمنتها (سورة المؤمنون) التي تمسك بها الكثير فأفلحوا، وزاغ عنها الكثير فضلوا، فكيفية تعزيز صفات الفلاح في المسلمين ؟ وما أثرها في إصلاح الفرد و المجتمع؟

#### أسباب اختيار البحث:

- ١- عرض و إبراز الصفات المنجية للمؤمنين من خلال (سورة المؤمنون).
- ٢- تعميق مبدأ ربط الأمور بأسبابها فكلما تحلى الفرد والمجتمع بصفات الإيمان، انعكس
   أثر ذلك عليهما إيحابياً، والعكس صحيح.
- ٣- غرس وتعزيز عظمة الإسلام في النفوس سيما الناشئة منها؛ وذلك من خلال استعراض بعض
   النماذج المشرقة عبر التاريخ الإسلامي في تطبيقهم لتعاليم الإسلام.
  - ٤- تتمية المَلَكَة التفسيرية من خلال عرض أقوال العلماء في تفسير الآيات.
- رغبتي المبكرة للاهتمام بالعلوم الشرعية، وخاصة القرآن الكريم، مما حدا إلى القيام بالدراسة وتتبع صفات المؤمنين المنجية في (سورة المؤمنون).

#### أهداف البحث:

- ١- بث روح التنافس لذوي الهمم العالية للتحلي بكمال الصفات، بنقل كلام أهل العلم والشأن في
   بيان منزلتها وآثارها على الفرد والمجتمع.
- ٢- بيان أسرار التقديم والتأخير لبعض صفات المفلحين في (سورة المؤمنون) كتقديم الخشوع في
   الصلاة ،وتقديم الإعراض عن اللغو .

- ٣- الإشارة لبعض المعاني واللفتات المفيدة من قبل العلماء المتأخرين والتي أسهمت اسهامًا كبيرًا
   في فهم معاني بعض الآيات.
  - ٤- بيان الفروق اللغوية بين مرادفات الكلمات كالوجل والخشية والشفقة.
- إبراز بعض اللطائف العميقة للمفسيرين في الفصل التمهيدي في قصص الإنبياء التي ذكرتها
   (سورة المؤمنون) والتي يحتاجها متدبر القرآن الكريم.

#### منهج البحث:

المنهج المتبع في هذا البحث هو المنهج الوصفي والموضوعي، الذي يقوم على جمع المادة العلمية من كتب التفسير، وتحليلها من خلال الواقع للوصول الى جمع الآثار التي يرتقي بها المسلم والمجتمع في ما يتعلق بأعمال القلوب والعبادات والمعاملات ومكارم الاخلاق.

#### المنهجية وإجراءات الباحثة في بحثها:

أتبعت المنهج الوصفى، و الموضوعي ولخصت عملي في النقاط الآتية:

- 1- جمع الصفات المنجية للمؤمنين من خلال (سورة المؤمنون)، فيما يتعلق بأعمال القلوب والعبادات والمعاملات ومكارم الأخلاق.
  - ٢- التعريف اللغوي والاصطلاحي لمصطلح الصفة.
  - ٣- بيان الفروق اللغوية بين مرادفات الكلمات إن وجد.
  - ٤- ذكر بعض اللطائف التفسيرية النفيسة من أمهات الكتب.
- التنويه بمنزلة الصفة في الشريعة الإسلامية وعلو قدرها، معززًا ذلك بذكر الآيات والأحاديث
   وكلام أهل العلم.
  - الإشارة اللطيفة اليسيرة لبعض الأحكام الفقهية.
  - ٧- استعراض الآثار الإيجابية للصفات على مستوى الفرد و المجتمع.
- ٨- عزو الآيات القرآنية بذكر اسم السورة ورقم الآية بعدها مباشرة، وعدم ذكرها عند تكرارها في الصفحة الواحدة.
- ٩- تخريج الأحاديث النبوية وعزوها إلى مصادرها الأصلية من كتب السنة المعتبرة، مع نقل حكم
   المحدثين المعتبرين عليها، ما لم تكن في الصحيحين أو في أحدهما.
- ١ توثيق المعلومات الواردة في البحث بعزوها إلى مصادرها، بذكر لقب المؤلف ،اسم المؤلف، اسم المصدر، المحقق إن وجد، دار النشر (رقم الطبعة)،(سنة النشر إن وجد)،(المجلد / رقم

الصفحة) وإذا تكرر المصدر مرة أخرى سيوثق بصورة مختصرة بذكر لقب المؤلف، المصدر، (المجلد /رقم الصفحة)، وإذا ذكر الكلام نصًا من مصدره وضع بين أقواس لتنصيص" " ، وإذا تصرفت في بعض الفاظ المصدر أو استنبطت فكرته كتبت في الهامش ينظر، ثم توثيق المصدر ولم أضع أقواسًا لتنصيص.

11- تفسير ما ورد في الرسالة من مصطلحات أو ألفاظ غريبة، معتمدًا في ذلك على كتب غريب الحديث، واللغة والمصطلحات.

١٢ التعريف بالأعلام الوارده ذكرهم في الرسالة تعريفًا موجزًا، إلا الصحابة المشهورين والأئمة الأربعة وصاحبا الصحيح و السنن.

١٣- تذييل الرسالة بأهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها من خلال البحث.

١٤- فهرسة موضوع البحث الآيات والأحاديث والأعلام والمصادر و الموضوعات.

#### الدراسات السابقة:

هناك مجموعة مباركة من الدراسات المقدَّمة لنيل درجات علمية حول صفات المؤمنين في القرآن الكريم، لكن ثمة فروق جوهرية بينها وبين دراستي بيانها على النحو الآتي:

1 - صفات المؤمنين في القرآن الكريم، هبة عثمان، دراسة لنيل درجة الدكتوراه، جامعة أم درمان الإسلامية، جمهورية السودان، ٢٠٠٩م.

من خلال عنوان الرسالة يتَّضح أن المؤلفة تتاولت صفات المؤمنين بصورة عامة في جميع سور القرآن الكريم ولم تتطرق الى أثر الصفات، بينما جاءت رسالتي في سورة معينة – (سورة المؤمنون)، ثم أشارت إلى الآثار الإيجابية على مستوى الفرد والمجتمع.

٢- المؤمنون في القرآن من خلال سورة المؤمنين، فواز عبده سعيد، دراسة لنيل درجة الماجستير،
 جامعة المدينة العالمية، ماليزيا، ٢٠١٢م.

والناظر لعنوان الرسالة في الوهلة الأولى قد لا يجد بينهما فرقاً كبيراً، بينما الحقيقة والواقع عكس ذلك، فعند النظر بين الدراستين بعين التأمل يظهر لك بعض الأمور منها:

- الايجاز والاختصار الواضح، سلك المؤلف في رسالته المشار إليها آنفاً طريقة الايجاز وعدم التوسع في نقل كلام العلماء، وهذا يظهر جلياً في الفصل الأول التمهيدي في التعريف بالسورة، وبعض المطالب، ودراستي اتسمت بالتوسع بذكر أقوال العلماء، وذكر بعض النفائس والفوائد.
- إهمال الفروق اللغوية، هناك فروق لغوية دقيقة بين مصطلحات بعض الكلمات لا يعرج عليها.

خلو الرسالة من بعض المراجع الأساسية، فعلى سبيل المثال لا الحصر، خلا فصله الأول حينما تكلم عن الإيمان ودلائله عن كتاب يتكلم في الإعجاز العلمي الحديث، وفي مبحث الزكاة لم يرجع إلى كتاب حق أن يقال فيه إنه: كتاب العصر في بابه ومجاله، فقه الزكاة للقرضاوي، وهناك الكثير لمن قرأ الرسالة وطالعها.

٣- (سورة المؤمنون) دراسة تحليلية موضوعية للباحثة: فريدة سعدون بن محمد العبد المنعم وهي رسالة ماجستير مقدمة للرئاسة العامة لتعليم البنات: السعودية كلية التربية للبنات الدراسات الإسلامية التخصص تفسير.

ولا يخفى على كل ذي لبِّ الفرق الشاسع، والبون الواسع بين الدراستين، فدراستي عن الصفات المنجية للمؤمنين المذكورة في السورة المباركة، وبيان آثرها في إصلاح الفرد و المجتمع للوصول الى المنهج القويم الذي يستطيع من خلاله المؤمن الارتقاء في تعامله مع خالقه، ونفسه وتحسين المعاملات بين المخلوقين في شتى المجالات للحصول على الفلاح في الدنيا والآخرة.

وهناك رسائل كثيرة مباركة غير ما ذُكر، وماتميزت به رسالتي عرض الفروق اللغوية

نسأل الله التوفيق السداد في كل من ساهم وسعى في بيان ما يحتويه كتاب الله تعالى من كنوز وفوائد... إنه ولى ذلك والقادر عليه، ونسأله الاخلاص في القول والعمل.

#### خطة البحث:

يتكون البحث من مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول وخاتمة، كالآتي:

#### المقدمة:

تتضمن أهمية البحث وأسباب اختياره، وأهدافه، ومشكلة البحث، و الدراسات السابقة ومنهج البحث وهيكل البحث.

#### هيكل البحث:

الفصل التمهيدي: تعريف عام ب(سورة المؤمنون)، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: بين يدي (سورة المؤمنون)، وفيه ثلاثة مطالب:

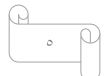
المطلب الاول: التعريف بسورة المؤمنين.

المطلب الثاني: فضل (سورة المؤمنون) وسبب نزولها.

المطلب الثالث: المناسبات في (سورة المؤمنون).

المبحث الثاني: محاور (سورة المؤمنون)، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: محور تحقيق وحدانية الله وقدرته وابطال الشرك ونقض قواعده.



المطلب الثاني: محور الصفات وتطبيق مبدأ الثواب و العقاب.

المطلب الثالث: محور قصص الأنبياء عليهم السلام وما فيها من لطائف.

المطلب الرابع: محور الآيات الكونية في (سورة المؤمنون).

الفصل الأول: الصفات المتعلقة بأعمال القلوب، وفيه مبحثان:

المبحث الأول: الإيمان وأثره في إصلاح الفرد و المجتمع، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الإيمان لغة واصطلاحًا.

المطلب الثاني: أسباب زيادة الإيمان ونقصانه.

المطلب الثالث: أثر الإيمان في إصلاح الفرد و المجتمع.

المبحث الثاني: الخشية والإشفاق والوجل وأثرها في إصلاح الفرد و المجتمع، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: معنى الخشية والإشفاق والوجل لغةً و اصطلاحا.

المطلب الثاني: الفرق بين الخشية والإشفاق والخوف و الوجل.

المطلب الثالث: أثر الخشية والإشفاق والخوف والوجل في إصلاح الفرد والمجتمع.

الفصل الثاني: الصفات المتعلقة بالعبادات، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الخشوع في الصلاة، وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: تعريف الخشوع لغةً واصطلاحاً، وحكمه في الصلاة.

المطلب الثاني: الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق.

المطلب الثالث: أثر الخشوع في الصلاة في إصلاح الفرد والمجتمع.

المبحث الثاني: المحافظة على الصلاة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الصلاة لغةً واصطلاحاً، وسر التقديم والتأخير في الآية.

المطلب الثاني: منزلة الصلاة في الإسلام، ومراتب الناس فيها.

المطلب الثالث: أثر المحافظة على الصلوات في إصلاح الفرد و المجتمع.

المحبث الثالث: أداء الزكاة، وفيه أربعة مطالب:

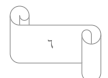
المطلب الأول: لفظ الزكاة في مصطلح الشرع.

المطلب الثاني: نظرة الأديان السابقة قبل الإسلام إلى مشكلة الفقر، و علاجها.

المطلب الثالث: منزلة الزكاة في الإسلام.

المطلب الرابع: أثر الزكاة في إصلاح الفرد والمجتمع.

الفصل الثالث: الصفات المتعلقة بالمعاملات، ومكارم الأخلاق، وفيه ثلاثة مباحث:



المبحث الأول: الإعراض عن اللغو، وأثره في إصلاح الفرد المجتمع، وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: تعريف اللغو لغةً واصطلاحاً، وكلام السلف في ذمّه.

المطلب الثاني: أوجه اللغو في القرآن الكريم، والسنة، وكلام العلماء.

المطلب الثالث: أثر الإعراض عن اللغو على الفرد و المجتمع.

المبحث الثاني: حفظ الفروج وعفتها، وأثره في إصلاح الفرد والمجتمع، وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: معنى حفظ الفروج وعفتها، لغة واصطلاحًا.

المطلب الثاني: الوسائل المعينة لحفظ الفروج (العفة).

المطلب الثالث: أثر حفظ الفروج - العفة - على الفرد، والمجتمع.

المبحث الثالث: الأمانة و العهد: وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع، وفيه ثلاثة مطالب:

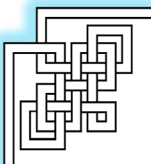
المطلب الأول: تعريف الأمانة والعهد لغة واصطلاحاً والفرق بينهما.

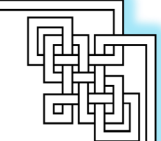
المطلب الثاني: الأمانة العلمية في تحمِّل العلم وتلقيه و أدائه.

المطلب الثالث: آثار أداء الأمانة على الفرد والمجتمع.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.







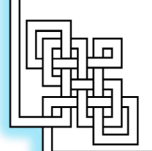
# فصل تمهيدي:

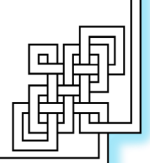
تعريف عام بسورة المؤمنين

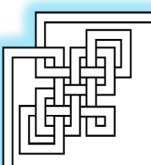
وفيه مبحثان:

المبحث الأول: بين يدي (سورة المؤمنون)

المبحث الثاني: محاور (سورة المؤمنون)







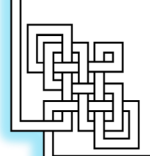


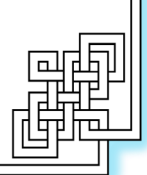
المبحث الأول: بين يدي (سورة المؤمنون) وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التعريف ب(سورة المؤمنون).

المطلب الثاني: فضل (سورة المؤمنون)، وسبب نزولها.

المطلب الثالث: المناسبات في (سورة المؤمنون).





#### المطلب الاول: التعريف ب(سورة المؤمنون):

أولاً: اسم السورة: اختلف العلماء رحمهم الله، هل أسماء سور القرآن الكريم توقيفية، أم أن بعضها ثبت اجتهادًا ؟ على قولين:

#### القول الأول: أسماء سور القرآن كلها توقيفية.

أسماء سور القرآن كلها توقيفية عن النبي صلى الله عليه وسلم، و من المستبعد عقلًا أن لا يكون لكل سورة اسم خاص تعرف به في عهد النبي صلى الله عليه وسلم.

قال ابن جرير الطبري (١): "ثم لسور القرآن أسماء سمّاها (١) بها رسول الله صلى الله عليه وسلم وسلم قال ابن جرير الطبري (١): " وقد ثبت جميع أسماء السور بالتوقيف من الأحاديث والآثار، ولولا خشية

(۱) محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب، أبو جعفر، المحدث الفقيه المقرىء المؤرخ المعروف المشهور، له مصنفات منها: جامع البيان في التفسير، تهذيب الآثار، و كتاب التاريخ، مات سنة ۳۱۰ هـ، ينظر: ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، (المتوفى: ٩٧٥ه)، المحقق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ - ١٩٩٢م، (ج١٣/ ص٢١٥)، و ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (المتوفى: ٢٢٦هـ)، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م، (ج٦/ص ٢٤٤١).

(٢) من هذه الأحاديث، تسمية سورة البقرة، عن أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة»، أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت، كتاب صلة المسافرين وقصرها، باب استحباب صلة النافلة في بيته، وجوازها في المسجد، (ج١/ص٥٣٩)، رقم الحديث: ٧٨٠.

(٣) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ٣١٠هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، المحقق: أحمد محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠ م، (ج١/ض ١٠٠)، و الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ٩٧٩هـ)، البرهان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم الطبعة: الأولى، ١٣٧٦ هـ - ١٩٥٧ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، (ج١/٧٠).

(٤) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد ابن سابق الدين الخضيري السيوطي، جلال الدين أبو الفضل، وصاحب المصنفات النافعة منها: الأشباه والنظائر، و الألفية في مصطلح الحديث، مات سنة ٩١١ هـ، الغزي، نجم الدين محمد بن محمد الغزي (المتوفى: ١٠١هـ)، الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، المحقق: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ هـ – ١٩٩٧م، (ج١/٧٧٧)،=

، – لبنان، الطبعة ا

الإطالة لبينت ذلك"(١).

القول الثاني: بعض أسماء السور اجتهادي، من قول الصحابة رضى الله عنهم (٢).

بعض أسماء السور بتسمية النبي صلى الله عليه وسلم، وبعضها كان باجتهادِ من الصحابة (٢) رضى الله عنهم .

رأى الباحثه:

=والشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، الناشر: دار المعرفة – بيروت، (ج١/ص٣٢٨).

(۱) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ۹۱۱هـ)، الإتقان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: ۱۳۹٤هـ/ ۱۹۷۶م، (ج۱/ص۱۸۲).

وممن رحج هذا القول من العلماء المعاصرين، أ. د، فهد الرومي، أ. د. فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي، دراسات في علوم القرآن الكريم، الناشر: حقوق الطبع محفوظة للمؤلف، الطبعة: الثانية عشرة ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م، (ص:١٠٦).

- (۲) و يشهد له ما ورد عن سعيد بن جبير، قال: قلت لابن عباس: سورة الحشر، قال: "قل سورة النضير"، أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، الطبعة: الأولى، ٢٢٤ هـ، كتاب المغازي، باب حديث بني النضير، ومخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إليهم في دية الرجلين، وما أرادوا من الغدر برسول الله صلى الله عليه وسلم، (ج٥/ص: ٨٨)، رقم الحديث: ٢٠٩٤.
- (٣) قال الزركشي منتقداً لهذا القول:" وينبغي البحث عن تعداد الأسامي: هل هو توقيفي أو بما يظهر من المناسبات؟ فإن كان الثاني فلن يعدم الفطن أن يستخرج من كل سورة معاني كثيرة تقتضي اشتقاق أسمائها وهو بعيد"، الزركشي، البرهان في علوم القرآن، (ج١/ص ٢٧٠).
- (٤) ينظر: الجديع، عبد الله بن يوسف بن عيسى بن يعقوب اليعقوب الجديع العنزي، المقدمات الأساسية في علوم القرآن، الناشر: مركز البحوث الإسلامية ليدز بريطانيا، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١ م، (ص: ١٣٦).

وممن رجح هذا أعضاء اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جاء في نص الفتوى: لا نعلم نصاً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يدل على تسمية السور جميعها، ولكن ورد في بعض الأحاديث الصحيحة تسمية بعضها من النبي صلى الله عليه وسلم كالبقرة، وآل عمران، أما بقية السور فالأظهر أن تسميتها وقعت من الصحابة رضي الله عنهم. وبالله التوفيق. وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم، فتاوى اللجنة الدائمة - المجموعة الأولى، جمع وترتيب: أحمد بن عبد الرزاق الدويش، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء - الإدارة العامة للطبع - الرياض، (ج٤/ص١٦).



أسماء السور توقيفية بتسمية الرسول صلى الله عليه وسلم، ووجدت لبعض السور أسماء إضافية من اجتهاد الصحابة رضوان الله عليهم.

الإسم التوقيفي للسورة: (سورة المؤمنون).

عن عبد الله بن السائب قال:" صلى لنا النبي صلى الله عليه وسلم: الصبح بمكة فاستفتح سورة المؤمنين حتى جاء ذكر موسى، وهارون (١) ... أخذت النبي صلى الله عليه وسلم سعلة (٢) فركع " ... سميت (سورة المؤمنون) بهذا الاسم أولًا؛ لافتتاحها به في مطلع السورة، في قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ سورة المؤمنون: ١]، ولتخصيص المؤمنين بالفلاح (٤).

#### الأسماء الاجتهادية:

١ - سورة قد أفلح، و سورة الفلاح.

قال ابن عاشور<sup>(٥)</sup>: "ومما جرى على الألسنة أن يسموها سورة "قد أفلح" ، ووقع ذلك في كتاب

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَـٰرُونَ بِئَايَتِنَا وَسُلَطَنِ ثُبِينٍ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤٥]

<sup>(</sup>٢) سَعْلَةٌ: بفتح أوله من السعال ويجوز الضم، والسعلة: حركة تدفع بها الطبيعة أذى عن الرئة والأعضاء التي تتصل بها، ينظر: ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٨هـ)، فتح الباري، المحقق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز ومحب الدين الخطيب، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه وذكر أطرافها: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، (ج٢/ص٢٥٦)، و مرتضى، الزَّبيدي، محمد بن عبد الرزَّاق الحسيني، أبو الفيض (المتوفى: ١٢٠٥هـ)، تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية، (ج٩٩/ص٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه تعليقاً، صحيح البخاري، باب الجمع بين السورتين في الركعة، ، (ج١/١٥١)، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح، (ج١/ص٣٦٦)، رقم الحديث: ٤٥٥، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٤) ينظر:الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ٥٣٨هه)، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، الناشر: دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة: الثالثة – ١٤٠٧ هـ، (ج٣/ص١٧٤)، و البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي (المتوفى: ٥٨٨ه)، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، الناشر: دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، (ج٣١/ص١٠٥).

<sup>(</sup>٥) ابن عاشور، محمد الطاهر بن عاشور، رئيس المفتين المالكيين بتونس وشيخ جامع الزيتونة وفروعه بتونس، له عدة مصنفات مطبوعة منها، مقاصد الشريعة الإسلامية، و أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، مات سنة: ١٣٩٣ هـ، الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، الأعلام، الناشر: دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر – أيار / مايو ٢٠٠٢م، (ج٦/ص١٧٤)، و مقدمة كتابه، ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، التحرير والتنوير، الناشر: مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ/٠٠م.

# الصفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

الجامع من "العتبية" في سماع ابن القاسم (۱) قال ابن القاسم: أخرج لنا مالك مصحفاً لجده فتحدثنا أنه كتبه على عهد عثمان بن عفان وغاشيته من كسوة الكعبة فوجدنا.." إلى أن قال: «وفي قد أفلح كلها الثلاث لله" أي خلافا لقراءة: ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّمَّ قُلُ أَفَلَا تَذَّكَّرُونَ ﴾ [ سورة المؤمنون: ٨٥] "(٢)، و قال أيضاً: "ويسمونها أيضا سورة الفلاح"(٢).

ولذي تراه الباحثة أنه أجتهادي

ثانياً: عدد آياتها ونوعها وترتيبها:

-عدد آیاتها:

وهي مئة وثماني عشرة آية في الكوفي، وتسع عشر آية في عدد الباقين، اختلافها آية ﴿ وَأَخَاهُ هَدْرُونَ ﴾ لم يعدها الكوفي وعدها الباقون (٤).

-نوعها:

مكية كلها في قول الجميع<sup>(٥)</sup>.

ولا يشكل كون السورة مكية ذكر لفظ الزكاة فيها في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَ وَوَ فَنعِلُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤]؛ لأن الزكاة فرضت في المدينة، فالزكاة المذكورة فيها هي الصدقة لا زكاة

7,4

<sup>(</sup>۱) ابن القاسم المالكي، أبو عبد الله عبد الرحمن بن القاسم بن خالد بن جنادة العتقي، الفقيه المالكي، صاحب " المدونة " في مذهبهم، مات سنة: ١٩١ه، ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي (المتوفى: ١٨٦ه)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار = =صادر – بيروت، (ج٣/ص ١٢٩)، و ابن فرحون، إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى: ٩٩هه)، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق وتعليق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار التراث للطبع والنشر، القاهرة، (ج١/ص ٤٦٥).

<sup>(</sup>۳) ابن عاشور، التحرير والتنوير (-11/00)، ينظر: الشنقيطي،: محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي (المتوفى: ۱۳۹۳هـ)، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الناشر: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت – لبنان، عام النشر: ۱۶۱۵ هـ – ۱۹۹۰ م، (-7/00).

<sup>(</sup>٤) ينظر: أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد بن عثمان بن عمر أبو عمرو الداني (المتوفى: ٤٤٤هـ)، البيان في عدّ آي القرآن، المحقق: غانم قدوري الحمد، الناشر: مركز المخطوطات والتراث – الكويت، (ص١١٩)، و البغوي: محيي السنة أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء الشافعي، معالم التنزيل في تفسير القرآن، تحقيق : عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، ط: الأولى ، ١٤٢٠هـ ، بيروت، ( الطبعة: الأولى، ١٤١٤هـ ) ١٩٩٤م، (ج٣/ص٥٥٥).

<sup>(</sup>٥) ينظر: القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية ،ط٢، ١٩٦٤هـ – ١٩٦٤م، القاهرة، (ج١/ص٢١)، السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، (ج١/ص٤١)، وابن عاشور، التحرير والتنوير، (ج٨/ص٢).

النصب المعينة في الأموال، قال ابن كثير (1) في تفسير الآية: "الأكثرون على أن المراد بالزكاة هاهنا زكاة الأموال، مع أن هذه الآية مكية، وإنما فرضت الزكاة بالمدينة في سنة اثنتين من الهجرة، والظاهر أن التي فرضت بالمدينة إنما هي ذات النصب والمقادير الخاصة، وإلا فالظاهر أن أصل الزكاة كان واجباً بمكة (1) كما قال تعالى في سورة الأنعام وهي مكية: ﴿ وَءَاتُوا حَقَّهُ يُومَ حَصَادِهِ ﴾ [سورة الأنعام: ١٤١] " ... ثم ذكر احتمالاً على أنه قد يقصد به زكاة النفس ودلل عليه ثم قال: " وقد يحتمل أن يكون كلا الأمرين مرادا وهو زكاة النفوس وزكاة الأموال، فإنه من جملة زكاة النفوس، والمؤمن الكامل هو الذي يفعل هذا وهذا، والله أعلم (7).

وإطلاق الزكاة على الصدقة مشهور في القرآن والسنة (أ)، وفي سورة فصلت قال تعالى: ﴿ وَوَيْلُ اللَّهُ مُ كَفِرُونَ ﴾ [سورة فصلت: ٦ - ٧]، ذكر لفظ الزكاة وهي مكية (٥)، أو يحمل معنى الزكاة في الآية:على أفعال المؤمنين المفلحين، وذلك بفعل الطاعات، وترك المعاصى، كما قال ابن كثير وغيره (١).

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، أبو الفداء عماد الدين، حافظ، مفسر، مؤرخ، فقيه، له مصنفات منها، تفسير القرآن العظيم، البداية والنهاية، مات سنة: ٧٧٤ هـ ابن حجر العسقلاني، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٦هـ)، الدررالكامنة في أعيان المائة الثامنة، المحقق مراقبة / محمد عبد المعيد ضان، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية – صيدر اباد/ الهند، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م ، (ج١/ص ٣٩٩)، الشوكاني، البدر الطالع، (١٥٣/١).

<sup>(</sup>۲) وهذا ما قرره كذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ فَرَسًا ﴾ [سورة المزمل: ۲۰]، ينظر: ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ۷۷٤هـ)، تفسير القرآن العظيم، المحقق: محمد حسين شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون – بيروت الطبعة: الأولى – ۱٤۱۹ هـ، (ج٨/ص ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص٤٠٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر قول الماوردي: "الصدقة زكاة، والزكاة صدقة، يفترق الاسم ويتفق المسمى، ولا يجب على المسلم في ماله حق سواها"، الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٥٠٠هـ)، الأحكام السلطانية، الناشر: دار الحديث – القاهرة، (ص: ١٧٩)، وسيأتي مزيد بحث في هذا في المبحث الثالث – مبحث الزكاة – في المطلب الأول ص ١١٢.

<sup>(°)</sup> وقد رجَّح ابن جرير في تفسير الآية ﴿ وَوَثِلُ إِلْمُشَرِكِينَ اللَّهِ الْمَوْتُونَ الزَّكَوَةَ وَهُم إِلْآخِرَةِ هُمَ كَفِرُونَ ﴾، بعد نقله الأقوال، أنها زكاة المال، واستدل على ذلك: بإشتهار لفظ "الزكاة" في زكاة المال فقال: " والصواب من القول في ذلك ما قاله الذين قالوا: معناه: لا يؤدون زكاة أموالهم؛ وذلك أن ذلك هو الأشهر من معنى الزكاة... "، ينظر: الطبري، جامع البيان، (ج ٢١/ص ٢٦٤).

<sup>(</sup>٦) ينظر: ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (المتوفى: ٥٤٢ه)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، المحقق: عبد السلام عبد الشافي محمد، الناشر:=

# الصفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

#### ترتيبها:

عند النظر في المصحف نجد أن سورة (المؤمنون) في الترتيب المُصحفي هي السورة الثالثة والعشرون من سور القرآن الكريم، وتجئ في ترتيب السور عقب سورة (الحج)، وهي السورة السادسة والسبعون في عداد نزول سور القرآن نزلت بعد سورة الطور وقبل سورة تبارك الذي بيده الملك (۱).

=دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى - ١٤٢٢ هـ، (ج٤/ص١٦٧)، و ابن عاشور، التحرير والتنوير، (ج٨١/ص٦)، والشنقيطي، أضواء البيان (ج٥/ص٣٠٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي (المتوفى: 84 هـ) ، البحر المحيط في التفسير، المحقق: صدقي محمد جميل، الناشر: دار الفكر – بيروت، الطبعة: 84 هـ، 84 مـ 84 م.) و ابن عاشور، التحرير والتنوير، 84 م.

## المطلب الثاني: فضل (سورة المؤمنون)، وسبب نزولها:

#### أولاً: فضلها:

ورد في فضل هذه السورة الكريمة جملة من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، وأقوال السلف الصالح منها:

- ما ورد فيها من الأحاديث:
- الصفات الواردة فيها هي من أخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعن يزيد بن بابنوس، قال: "قلنا لعائشة رضي الله عنها: يا أم المؤمنين، كيف كان خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قالت: "كان خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن" ثم قالت: "تقرأ سورة المؤمنين؟" اقرأ ﴿ قَدَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ واللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَالْهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّالًا عَلَّاللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلْهُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَالًا عَلَّهُ عَلَّا عَلَالْكُ عَلَيْ عَلَاللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَالًا عَلَالْهُ عَلَيْ عَلَالًا عَلَالْهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَالْكُولُولُ اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَالْكُولُ عَلَالًا عَلَالْكُولُ عَلَا عَلَّا عَالْمُ عَلَالْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَالًا عَلَالًا عَلَالًا عَلَّا عَلَالًا عَلَاكُ عَلَّا عَلّا
- من أقام بالعشر الآيات الأولى منها دخل الجنة، ودليل ذلك ما جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: كان إذا نزل على رسول الله صلّى الله عليه وسلم الوحي، يسمع عند وجهه كدوي (٢) النحل، فلبثنا ساعة، فاستقبل القبلة، ورفع يديه وقال: «اللهم زدنا ولا تنقصنا، وأكرمنا ولا تهنا، وأعطنا ولا تحرمنا، وآثرنا ولا تؤثر علينا، وارض عنا وأرضنا، ثم قال: لقد أنزل علي عشر آيات من أقامهن دخل الجنة ثم قرأ: قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ حتى ختم العشر» (٢).

<sup>(</sup>۱) الحاكم: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابوري المعروف بابن البيع، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، ط: الأولى، ١٤١١ – ١٩٩٠، بيروت، (ج٢/ص٤٤)، رقم الحديث: ٣٤٨١، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وقال الألباني: صحيح لغيره، الألباني، صحيح الأدب المفرد للإمام البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (المتوفى: ٢٥٦هـ)، حقق أحاديثه وعلق عليه: محمد ناصر الدين الألباني، دار الصديق للنشر والتوزيع، الطبعة: الرابعة، ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧م، (ص ١٢٩).

<sup>(</sup>۲) الدوي: صوت ليس بالعالي، كصوت النحل ونحوه، ينظر: ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٢٠٦هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى – محمود محمد الطناحي، الناشر: المكتبة العلمية – بيروت، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م، (ج٢/ ص ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه، باب: ومن سورة المؤمنون، الجامع الكبير – سنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سؤرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (المتوفى: ٢٧٩هـ)، المحقق: بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، سنة النشر: ١٩٩٨ م، (ج٥/١٧٩)، رقم الحديث: ٣١٧٣ ، والنسائي، في سننه الكبرى، كتاب قيام الليل وتطوع النهار، رفع اليدين في الدعاء، السنن الكبرى، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٨هـ)، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت الطبعة: الأولى=

# الصفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

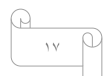
- من قرأ بها بشربته الملائكة، فعن أبي بن كعب قال: قال رسول الله « صلى الله عليه وسلم مَن قرأ سورة المؤمنين بشّرته الملائكة بالرَّوح والريحان وما تقرّ به عينه عند نزول ملك الموت»(١).

- نُطقُ الجَنَّةِ بمطلع السورة المباركة، فعن ابن عباس، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لما خلق الله جنة عدن خلق فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ثم قال لها: تكلمي، فقالت: قد أفلح المؤمنون» (١).

= (ج٢/١٧٠)، رقم الحديث: ١٤٤٣، وقال النسائي بعد روايته الحديث: قال أبو عبد الرحمن: هذا حديث منكر، لا نعلم أحدا رواه غير يونس بن سليم ويونس بن سليم لا نعرفه، والله أعلم.

(۱) ينظر الثعلبي في تفسيره وغيره ، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (المتوفى: ۲۲۱هه)، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور ، مراجعة وتدقيق: الأستاذ نظير الساعدي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى ۲۲۲۱، هـ – ۲۰۰۲ م، (ج۷/ص۳۷)، وحكم عليه الفيروزآبادى بأنه من الأحاديث الواهيات، ينظر: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (المتوفى: المحقى: محمد على النجار الناشر: المجلس الأعلى الشئون الإسلامية – لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، (ج١/ص٣٣٣).

(۲) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المعجم الكبير، المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، دار النشر: مكتبة ابن تيمية – القاهرة، الطبعة: الثانية، (ج١١/ص١٨٤)، رقم الحديث: ١٨٤٥)، رقم الحديث: ١٨٤٥)، رقم الحديث: ٣٤٨٠)، رقم الحديث: ٣٤٨٠)، وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه"، وتعقبه الذهبي بقوله: بل ضعيف، وبهذا رمز ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص٢٠٤).



- ما ورد عن سلف الأمة:

رُوِيَ عن كعب الأحبار، (۱) ومجاهد، (۲) وأبي العالية (۳) وغيرهم: لما خلق الله جنة عدن وغرسها بيده نظر إليها وقال لها: تكلمي، فقالت: قد أفلح المؤمنون قال كعب الأحبار: لما أعد لهم من الكرامة فيها، وقال أبو العالية: فأنزل الله ذلك في كتابه (٤).

(۱) كعب بن ماتع بن ذي هجن الحميري، أبو إسحاق: تابعي، من أوعية العلم ومن كبار علماء أهل الكتاب، مات سنة: ٣٢ هـ، ينظر: البخاري، محمد بن إبراهيم بن إسماعيل أبو عبدالله الجعفي، التاريخ الصغير، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، الناشر: دار الوعي، مكتبة دار التراث – حلب، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧ – ١٣٩٧، (ج١/ص٢٦)، والذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي (المتوفى: ٨٤٧هـ)، تنذكرة الحفاظ، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، (ج١/ص٤٢).

(۲) مجاهد بن جبر المخزومي مولاهم، أبو الحجَّاج،، شيخ القراء والمفسرين من تلاميذ ابن عباس، يقال: أنه مات وهو ساجد، مات سنة: ١٠٤هـ، ينظر: الدولابي الرازي، أبو بِشْر محمد بن أحمد بن حماد بن س، عيد بن مسلم الأنصاري الدولابي الرازي (المتوفى: ٣١٠هـ)، الكنى والأسماء، المحقق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، الناشر: دار ابن حزم – بيروت/ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ – ٢٠٠٠م، (ج٢ص٥٤٥)، و ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير ابن الجزري، محمد بن يوسف (المتوفى: ٣٣٨هـ)، غاية النهاية في طبقات القراء، الناشر: مكتبة ابن تيمية، الطبعة: عنى بنشره لأول مرة عام ١٣٥١ه ج. برجستراسر، (ج٢/ص٤١).

(٣) أبو العالية، رفيع بن مهران الرياحي مولاهم، أدرك الجاهلية، وأسلم بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بسنتين، وهو من ثقات التابعين المشهورين بالتفسير، مات سنة: ٩٣هـ على القوال الراجح، ينظر: البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (المتوفى: ٢٥٦هـ)، التاريخ الكبير، الطبعة: دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد – الدكن طبع تحت مراقبة: محمد عبد المعيد خان، (ج٣/ص ٢٢٦)، والذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي (المتوفى: ٨٤٧هـ)، سير أعلام النبلاء، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥ هـ / ١٤٠٥ م، (ج٤/ص ٢٠٠٧).

(٣) ينظر: الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج١٩/ص٤٦)، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥١/ ٤٠١)، ورمز إليها بصيغة التمريض، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ١٩١١هـ)، الدر المنثور، الناشر: دار الفكر – بيروت، (ج٦/ ص٨٣).

(٤) ينظر: الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج١٩/ص٢٩٤)، و ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/١٠٤)، ورمز إليها بصيغة التمريض، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، (المتوفى: ١٩٤ه)، الدر المنثور، الناشر: دار الفكر – بيروت، (ج٦/ص٨٣).

# الصفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

ثانيًا: سبب نزولها.

ورد في سبب نزول صدرها آثار تكلُّم بعض أهل العلم فيها، منها:

- عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أنزل عليه الوحي سمع عند وجهه كدوي النحل فأنزل عليه يوما فمكثنا ساعة فسري عنه فاستقبل القبلة ورفع يديه وقال: اللهم زدنا ولا تنقصنا، وأكرمنا ولا تهنا، وأعطنا ولا تحرمنا، وآثرنا ولا تؤثر علينا، وارضنا وارض عنا، ثم قال صلى الله عليه وسلم: أنزل علي عشر آيات، من أقامهن دخل الجنة، ثم قرأ: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١] حتى ختم عشر آيات.

- ما رواه ابن جرير بسنده عن أبي العالية "قال: لما خلق الله الجنة قال: ﴿ قَدْ أَنْكُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ فأنزل يه قرآنا "(٢) .

<sup>(</sup>۲) ينظر: الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ، (ج۱۹/ص ۲۹۶)، و السيوطي، الدر المنشور، (ج٦٩/ص ٨٣)، وهذا كما هو معلوم من قول أبي العالية.



<sup>(</sup>١) سبق تخريج الحديث والحكم عليه ص:١٦.

المطلب الثالث: المناسبات في (سورة المؤمنون)، وفيه أربع مناسبات:

إن الناظر في (سورة المؤمنون) يجد تناسق عظيم بين آياتها و ماقبلها ومابعدها من السور ممايعين على تدبر الآيات وسنستعرض بعض منها:

#### الأول: المناسبة بين اسم السورة وموضوعها:

بالتأمُّل في آياتها نلاحظ أنَّها اتفقت جميعها على وجود ارتباط عظيم بين اسم السورة الكريمة، وبين مضمونها المتمثِّل في موضوعها، ومقصدها، وأهدافها، وأنَّ اختيار لفظ (المؤمنون) اسم لها لم يجئ عبثا، وإنما كان إعلاء لشأن المؤمنين المفلحين، ورِفعةً لمكانتهم بذكرهم، فمن أجلِ ذلك وردت سورة في القرآن الكريم باسمهم متضمِّنةً لصفاتهم المادحة لهم، تلك الصفات التي يتحقَّق بها إيمانهم الذي يكون سببًا لأمنهم، وسعادتهم، وفلاحهم في الدُّنيا والآخرة ، وأنَّ ذلك الاسم المذكور للسورة الكريمة مرتبطً ارتباطًا وثيقاً بالمعنى الكُلِّي المُهيمن على السورة.

يقول سيد قطب () مبيِّنًا ذلك: " هذه سورة "المؤمنون"...اسمها يدل عليها، ويحدد موضوعها ...فهي تبدأ بصفة المؤمنين... فهي سورة "المؤمنون" أو هي سورة الإيمان، بكل قضاياه ودلائله وصفاته، وهو موضوع السورة ومحورها الأصيل"().

#### ثانياً: المناسبة بين افتتاحية السورة و خاتمتها:

ذكر الله الفلاح في أول السورة للمؤمنين، ونفى الفلاح عن الكافرين في خاتمتها، فشتان ما بين الفاتحة والخاتمة! (٢) من خلال التأمل يظهر للقارئ الكريم المناسبة ومافيها من التناسق والترابط بين أفتتاحية السورة وخاتمتها .

یی، ۱۲۱۷ هـ – ۷ ۲۰

<sup>(</sup>۱) سيد قطب بن إبراهيم: مفكر إسلامي مصري، من مواليد قرية (موشا) في أسيوط، كتبه كثيرة مطبوعة متداولة منها: التصوير الفني في القرآن، معالم في الطريق، واستشهد سنة: ۱۳۸۷ هـ، ينظر: الزركلي، الأعلام، (ج٣/ص١٤٧).

<sup>(</sup>٢) سيد قطب، في ظلال القرآن، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه، على بن نايف الشحود، (ج٧/ص ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، (ج٣/ص ٢٧٠)، والبقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، (ج٣/ ص ١٩٨٧)، والصابوني، محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، الناشر: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع – القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ – ١٩٩٧ م، (ج ٢/ص ٢٩٤).

# العسفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

#### الثالث: مناسبة السورة الكريمة لما قبلها:

رغم التباعد الزمني بين نزول السورتين – الحج، والمؤمنون، كما سبق ذكره، – إلا أن هناك ترابط عجيب وتناسق محكم بينهما، أشار المراغي (١) في تفسيره إلى بعضها، قائلاً: "ووجه المناسبة بينها وبين ما قبلها من وجوه:

- 1) إنه تعالى ختم السورة السابقة بخطاب المؤمنين، وأمرهم بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وفعل الخيرات لعلهم يفلحون وحقق فلاحهم في بدء هذه السورة.
  - ٢) إنه تكلم في كل من السورتين في النشأة الأولى، وجعل ذلك دليلا على البعث والنشور.
  - ٣) إن في كل من السورتين قصصا للأنبياء الماضين وأممهم ذكرت عبرة للحاضرين والآتين.
    - $^{(1)}$  إنه نصب في كل منهما أدلة على وجود الخالق ووحدانية  $^{(1)}$ .

#### ويمكن أن يضاف على ما سبق فيقال:

من وجوه الترابط بين السورتين الواضح، الإجمال والتفصيل \_ الإطناب \_ فما أُجمل في سورة الحج فُصِّل في (سورة المؤمنون)، ويظهر ذلك من خلال الآتى:

- فُصِّل في افتتاحها ما أجمل في قوله تعالى: ﴿ وَأَفْكُلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُمُّلِحُونَ ﴾ [سورة الحج: ٧٧].

فكأنه قال بعد ذلك: فإذا فعلتم ذلك فأنتم المفلحون، {قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ}

فهنا نجد جمال القرآن في الترتيب والنزول، فما نزلت سورة الحج ووراءها (سورة المؤمنون) إلا لحكمة ولترتيب بلاغي جميل، وهذا الذي نجده عند تدبر القرآن الكريم.

<sup>(</sup>۱) أحمد بن مصطفى المراغي: مفسر مصري، تخرج بدار العلوم سنة ۱۹۰۹م، ثم كان مدرّس الشريعة الإسلامية بها، له كتب، منها الحسبة في الإسلام، و الوجيز في أصول الفقه، وعلوم البلاغة، مات سنة: ۱۳۷۱ ه، ينظر: الزركلي، الأعلام، (ج١/ص٢٥٨).

<sup>(</sup>۲) المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي (المتوفى: ۱۳۷۱هـ)، تفسير المراغي، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر، الطبعة: الأولى، ۱۳۲۰ هـ – ۱۹٤۲ م، (-1984).

#### الرابع: المناسبة بين خاتمة السورة وفاتحة ما بعدها:

هناك ترابط بين خاتمة (سورة المؤمنون)، وفاتحة سورة النور التي بينت في مطلعها أحكام من يتجاوز حدود الله، وجاءَت سورة النور تالية لسورة (المؤمنون) لتشرح ما ينبغى أن يكونوا عليه من الأداب الإسلامية الفاضلة، وبالجملة يمكن أن نقول وجه الترابط بينهما يرجع في الآتي:

- الحفاظ على سمعة الإنسان المسلم، فلا يقع في الرذائل والفواحش، فيحصن فرجه بالزواج، ويحفظ بصره بكفه عن النظر للحرام، قال السيوطي: " أقول: وجه اتصالها بسورة ﴿ فَدَ أَفَلَحَ ﴾ أنه لما قال فيها ﴿ وَالدِّينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ المؤمنون: ، ذكر في هذه أحكام من لم يحفظ فرجه، من الزانية والزاني، وما اتصل بذلك من شأن القذف، وقصة الإفك، والأمر بغض البصر، وأمر فيها بالنكاح حفظًا للفروج، وأمر من لم يقدر على النكاح بالاستعفاف، وحفظ فرجه، ونهى عن إكراه الفتيات على الزنا، "(۱) بالتأمل والتدبر نجد أن لا ارتباط أحسن من هذا الارتباط، ولا تناسق أبدع من هذا النسق.

- ذكر نماذج وأمثلة من أعمال قريش السيئة التي أجملت في (سورة المؤمنون) وفصلت في سورة النور، كالإكراه على الزنا لبعض الإماء تكسبًا، قال أبوحيان الأندلسي (٢): ولما ذكر تعالى مشركي قريش ولهم أعمال من دون ذلك أي أعمال سيئة هم لها عاملون، واستطرد بعد ذلك إلى أحوالهم، واتخاذهم الولد والشريك، وإلى مآلهم في النار كان من أعمالهم السيئة أنه كان لهم جوار بغايا يستحسنون عليهن ويأكلون من كسبهم من الزنا، فأنزل الله أول هذه السورة تغليظا في أمر الزنا وكان فيما ذكر وكأنه لا يصح ناس من المسلمين هموا بنكاحهن (٣).

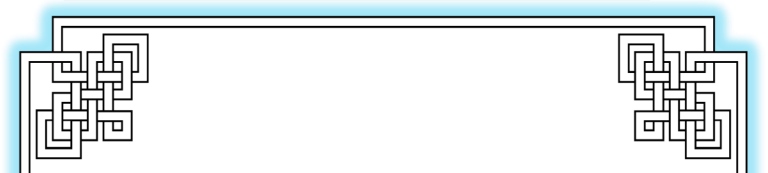
بعد عرض المناسبات في السورة يظهر الإعجاز البياني الدقيق ممايدعو لتدبر القرآن الكريم ومدارسته للوقوف على دقائقه النفيسة.

P 77 P

<sup>(</sup>١) السيوطي، أسرار ترتيب القرآن، (ص: ١١٢).

<sup>(</sup>٢) أَبُو حَيَّانِ الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف ابن حَيَّانِ الغرناطي الأندلسي النحوي، من كتبه، طبقات نحاة الأندلس، حفة الأريب، في غريب القرآن، مات سنة: ٧٤٥ هـ، ابن حجر، الدررالكامنة، (ج٦/ص٥٠)، و السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: المكتبة العصرية – لبنان / صيدا، (ج١/ص ٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) أبو حيان، البحر المحيط في التفسير،  $( + \Lambda / - )$ .



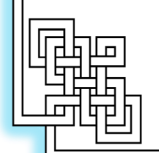
المبحث الثاني: محاور (سورة المؤمنون). وفيه أربعة مطالب:

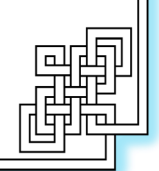
المطلب الأول: محور تحقيق وحدانية الله وقدرته، وإبطال الشرك ونقض قواعده.

المطلب الثاني: محور الصفات وتطبيق مبدأ الثواب و العقاب.

المطلب الثالث: محور قصص الأنبياء عليهم السلام وما فيها من لطائف.

المطلب الرابع: محور الآيات الكونية في (سورة المؤمنون).



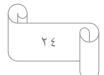


المطلب الأول: محور تحقيق وحدانية الله وقدرته، وإبطال الشرك ونقض قواعده.

تدور محاور آي هذه السورة المباركة على عدة محاور، منها محور تحقيق وحدانية الله وقدرته وإبطال الشرك ونقض قواعده، وأرغب في مطلبي هذا أن استعرض بعض الصور التي تَعْرض فيها الآيات مظاهر تحقيق وحدانية الله وكمال قدرته، وابطال الشرك به سبحانه، فأقول مستعينة بالله:

#### بعض صور وحدانية الله وقدرته في (سورة المؤمنون):

- 1) أطوار خلق الإنسان: تُعدُّ أطوار خلق الإنسان من أعظم آيات الله تعالى، التي تدل على وحدانيته وقدرته، فقد خلق الله الإنسان على مراحل، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمًا ثُمَّ مَعَلَنهُ نُطْفَةً فِي قَرَرٍ مَكِينِ ﴿ وَلَقَدْ مُضْعَتَ مَضَعَتُ اللّهُ الْعَلْمَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَة مُضْعَتَ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَة عِظْمًا فَكُسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمًا ثُمُّ أَنشَانُهُ خَلَقًاءَاخَرُ فَتَبَارَكَ ٱللّهُ أَحْسَنُ ٱلْمُلِقِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٢ -١٤].
- للسماوات، وجاءت كلمة السّماء في هذه السورة بلفظ طرائق، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبّعَ طَرَآبِقَ السماوات، وجاءت كلمة السّماء في هذه السورة بلفظ طرائق، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبّعَ طَرَآبِقَ وَمَا كُنًا عَنِ لَلْنَاقِ غَفِلِينَ ﴿ وَلَقَدُ وَلَقَدُ وَلَقَالَ وَقَدَ لَهُ السّمَاء من عُير عمد، وجعل فيها رزق الإنسان، وزُينت بالنّجوم، وبالشمس وبالقمر.
- ") إنزال المطر: بينت (سورة المؤمنون) مظهرًا من مظاهر قدرة الله، يتجلى بإنزال المطر من السماء، قال -تعالى في (سورة المؤمنون): ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السّمَاء، وَأَن أَشَكَتُهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَدِرُونَ ﴾ السماء، قال -تعالى في (سورة المؤمنون): ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السّماء، وأنزله بقدر، والمقصود بقدر؛ ما علم الله نفعه وضرره على المخلوقات بالزيادة أو النقصان، فإن زاد المطر أغرق الأرض، وإن قل عن الحدِّ عطشت الأرض ومن عليها، والماء مطلب رئيسي للإنسان، لا يستطيع أن يستغني عنه أبدًا.
- ك) تسخير الأنعام: سخر الله الأنعام للناس، وهي مهيئة تماماً لخدمة الإنسان، ينتفع بلحومها، وينتفع من حليبها؛ إذ يخرج من بين الدم واللحم حليب طازج، وينتفع بأوبارها، وصوفها، وشعرها، عدا عن بيعها والاستفادة من ثمنها، وبالنّظر إلى هذه المخلوقات والتفكر فيها نصل إلى معرفة وحدانيته وقدرته، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِ اللّائَعَمْ لَعِبَرَةً لَنُتُمْ مَعَرَافَة فِي الْمؤمنون: ٢١].
- ٥) تعداد المنعم قال تعالى: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي آلَنَا أَكُو السَّمْعَ وَالْأَفْعِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴿ وَهُو اللَّذِي اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ



# الصفات المنجيسة في (سسورة المؤمنسون) وأثرهسا في إصلاح الفسرد والمجتسع

7) الاستفهام التقريري: والغرض من هذا الإستفهام التقريري الجواب عنه، ولا يسعهم الجواب إلا أن يقولوا إنه الله، والمقصود: إثبات لازم جوابهم وهو انفراده تعالى بالوحدانية والقدرة (١)، قال تعالى: ﴿ قُلُ لِنَنِ ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِ آ إِن كُنتُمْ تَعَامُون ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُون ﴿ فَلْ مَن رَبُ السّمَوَتِ السّبّعِ وَرَبُ الْمَارِشِ الْعَظِيم ﴿ فَلُ مَن يَبُ السّمَوَتِ السّبّعِ وَرَبُ الْمَارِشِ الْعَظِيم ﴿ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ ﴿ فَلَ مَنْ إِيدِهِ مَلَكُونَ كُو لَا يَجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ ﴿ مَا مَنْ يَعْمُونَ ﴿ مَا مَنْ يَعْمُ وَلَوْ لَا يَجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٨٤ - ٨٩].

#### ٧) قصص الأنبياء في السورة:

إن من دلالة وحدانية الله وكمال قدرته في هذه السورة وفي غيرها من سور القرآن، قصص الأنبياء، ووجه الدلالة فيه أنه مظهر أنبياءه بالنصر، ومذل أعداءهم بالهلاك والظفر.

#### ٨) خلق عيسى عليه السلام:

وقد نص الله سبحانه في هذه السورة على جعل عيسى وأمه عليهما السلام آية، فقال: ﴿ وَجَعَلْنَا آبَنَ مَرْيَمَ وَأُمُّهُ وَايَّهُ ﴾ [ سورة المؤمنون: ٥٠]، وهذا يدل على كمال قدرته، حيث أوجد عيسى من غير أب وجعل أمه مريم تلده من غير أن يمسها بشر، فَجَعله وأمه آية واضحة وحجة عظيمة، في الدلالة على قدرته النافذة التي لا يعجزها شيء.

وفي السورة غير ما ذكرنا من الدلائل على وحدانية الله وكمال قدرته، وفيما أشرنا إليه ما يغني اللبيب والله أعلم وأجل.

<sup>(</sup>۱) ينظر: بن عاشور، التحرير والتنوير ، (ج۱۸ /ص۱۱۳)، و الزحيلى، وهبة بن مصطفى الزحيلى، التفسير المنير فى العقيدة والشريعة والمنهج، الموضوع، فقهى و تحليلى، الناشر: دار الفكر المعاصر، مكان الطبع: بيروت دمشق، (ج۱۸ /ص۳).

#### المطلب الثاني: محور الصفات وتطبيق مبدأ الثواب و العقاب:

أنزل الله القرآن على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، وجعله أحسن الحديث على الإطلاق، فألفاظه أفصح الألفاظ وأوضحها، ومعانيه أجل المعاني وأحسنها، ومن جلالته وحسنه ذكر الشيئ ونقيضه فيذكر الوعد والوعيد، وصفات أهل السعادة وصفات أهل الشقاء ...؛ لعلمه سبحانه احتجاج خلقه إلى معانيه المزكية للقلوب، المكملة للأخلاق، وأن تلك المعاني للقلوب، بمنزلة الماء لسقي الأشجار، فكما أن الأشجار كلما بعد عهدها بسقي الماء نقصت، بل ربما تلفت، وكلما تكرر سقيها حسنت وأثمرت أنواع الثمار النافعة، فكذلك القلب يحتاج دائما إلى تكرار معاني كلام الله تعالى عليه، ومن ذلك ما ذكره الله سبحانه في هذه السورة من صفات أهل الفلاح، وأهل الشقاء، ولنبدأ أولاً بما بدأ الله به من صفات أهل الفلاح، وأهل الشقاء،

الإيمان أعظم واجب كلف به الإنسان في هذه الحياة، فهو حق الله عز وجل على عباده، من حقه كان له الفوز والفلاح والنجاح وكان له التمكين في الأرض، ومن أخل به كان له الخسران المبين، ولا فرق في ذلك بين الأمم أو بين الأشخاص، فالكل سيّان في ذلك، سواء نظرنا في هذا الموضوع إلى البشرية كأمم، أم نظرنا إليها كأفراد، فالكل مطالبون بتحقيق الإيمان، فإن حققته الأمة كتب الله لها التمكين في الأرض، وكتب لها النصر والعزة، وإن أخلت به كتب الله عليها الذلة والصغار، ثم محقها وسحقها، ولنا فيما قص الله عز وجل علينا في كتابه من إهلاكٍ للأمم الماضية أكبر واعظ، وأكبر دليل على أن من أخل بالإيمان فإنه يبوء بالخسران في الدنيا قبل الآخرة قال تعالى: ﴿ وَلَكَ ذَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّلْهُ اللّهُ الل

#### ٢- صفة الخشوع في الصلاة والمحافظة عليها.

وهي الميزة التي تميز بها المؤمنون في صلاتهم، فكانت لهم قرة عين وجلاء لكل حزن، والمصلي يناجي ربه كما ورد به الخبر، والكلام مع الغفلة ليس بمناجاة البتة، فالإنسان إذا أدى الزكاة حال الغفلة فقد حصل المقصود منها على بعض الوجوه، وكذا الصوم قد يحصل منه مقصوده مع الغفلة، وكذا الحج مع أعماله الشاقة سواء كان القلب حاضراً أو لم يكن، أما الصلاة

<sup>(</sup>۱) نص الحديث، عن أنس بن مالك، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن المؤمن إذا كان في الصلاة، فإنما يناجي ربه... »، أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: ليبزق عن يساره، أو تحت قدمه اليسرى، (ج١/ص ٩٠)، رقم الحديث: ٤١٣، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهي عن البصاق في المسجد في الصلاة وغيرها، (ج١،ص ٣٩)، رقم الحديث: ٥٥١.

فليس فيها إلا ذكر وقراءة وركوع وسجود وقيام وقعود، فتحريك اللسان بالهذيان ليس فيه غرض صحيح، فثبت أن المقصود منه المناجاة وذلك لا يتحقق إلا إذا كان اللسان معبراً عما في القلب من التضرعات"(۱).

و ذكر المحافظة على الصلاة ليس ذلك تكريرًا لما وصفهم به أولًا، فإن الخشوع في الصلاة غير المحافظة عليها، وفي تصدير الأوصاف وختمها بأمر الصلاة تعظيم لشأنها (٢).

"- صفة الإعراض عن اللغو: المؤمنون أوقاتهم ثمينة، فهم مشغولون بحفظ وقتهم بطاعة الله، والأعمال الصالحة، فهم معرضون عن كل لغو لافائدة فيه، وإعراضهم عن اللغو يستلزم تركه أولًا، وعدم الرضيا به ثانيًا، وتفادي مخالطة أهله أو مشاركتهم فيه ثالثًا، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللّغَوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا آعَمَلُنَا وَلَكُمُ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ لا بَنْنِي الْجَهِلِينَ ﴾ [سورة القصيص:٥٥] ، و الحكمة في وصفهم بالخشوع في صلاتهم، ثم الإتباع بصفة الإعراض عن اللغو هو: ليجمع لهم الفعل والترك الشاقين على الأنفس الذين هما قاعدتا بناء التكليف (٢).

٣- صفة إيتاء الزكاة: المؤمنون يحرصون على طهارة أنفسهم وطهارة أموالهم، والزكاة تطهير للأموال كما قال تعالى: ﴿ خُذَمِنَ أَمْوَلِهُمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا ﴾ [ سورة التوبة: ١٠٣]، وهي مشاركة للفقراء والمحتاجين فيما رزقهم الله من فضله، فليست مجرد صدقة طارئة، تطرق المتصدق بين الحين والحين، أو تلقاه على رأس كل عام، وإنما هي فعل متصل، يشغل به الإنسان في كل لحظة من لحظات حياته.. وبذلك يكون على صلة دائمة بالمجتمع الذي يعيش فيه، ولأهمية الزكاة قرنت مع الصلاة ستًا وعشرين مرة، كل مرة منها في آية واحدة، وتمام السابعة والعشرين مرة جاءت في سياق واحد مع الصلاة، وإن لم تكن معها في آية واحدة، هي قوله تعالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلمُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١-٤] ... هم مَا يُسِيقُونَ ﴾ وسورة المؤمنون: ١-٤] ...

<sup>(</sup>۱) ينظر: الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (المتوفى: ٥٠٥ه)، إحياء علوم الدين، الناشر: دار المعرفة – بيروت، (ج١/ص ١٥٩)، والرازي، مفاتيح الغيب، (ج٣٣/ص٦٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: البيضاوي، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، (المتوفى: ٦٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي – بيروت ، الطبعة: الأولى – 1٤١٨ هـ، (ج٤/ص٨٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر:الرازي، مفاتيح الغيب، (ج٢٣/ص ٦٧)، وابن ناصر، محمد المكيّ بن موسى بن محمد الناصري الدرعي، التيسير في أحاديث التفسير، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥ هـ – ١٩٨٥ م، بيروت – لبنان، (ج٤/ص٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الخطيب، عبد الكريم يونس، التفسير القرآني للقرآن، دار الفكر العربي – القاهرة، (-9/m) ١١١٢)، والقحطاني، د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، الزكاة في الإسلام في ضوء الكتاب والسنة – مفهوم، ومنزلة، =

3 - صفة حفظ الفروج (العفة): إن الرغبة الجنسية فطرة وطبيعة في الإنسان البالغ تطلب من صاحبها التصريف والخروج، وقد جعل الله تعالى لها سبيلًا صالحًا نظيفًا نافعًا هو الزواج، كما جاء في الحديث الشريف « يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء» (۱) الذي هو سبب العفة والسعادة، والذرية وكثرة الأمة، وتعارف الناس وتقاربهم، وصلاح هذه الحياة، ولما كانت الشهوة غريزة في بني آدم فقد وعد الله الحافظين فروجهم بالأجر العظيم، قال تعالى: ﴿ وَالْمَوْظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَوْظِينَ وَالنَّ عَلَى اللهُ وَالْحَرْابِ: ٣٥].

٥- صفة رعاية الامانة والعهد: الأمانة خلق جليل من أخلاق الإسلام، وأساس من أسسه، فهي فريضة عظيمة حملها الإنسان، بينما رفضت السماوات والأرض والجبال أن يحملنها لعظمها وثقلها، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَورَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِمَالِ فَأَبَيْتُ أَن يَعَمِلْهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْها وَحُمّلها ٱلْإِنسَنُ إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا جَهُولًا ﴾ [ سورة الأحزاب: ٢٧]، والأمانة عامة تشمل جميع الفرائض التي ائتمن الله عليها للعباد، وتشمل حقوق العباد بعضهم لبعض، وتشمل كل ماأستودعنا الله وأمرنا بحفظه كالجوارح، والأمانة أعم من العهد وكل عهد فهو أمانة فيما تقدم فيه قول أو فعل أو معتقد، وبالجملة الآية تصف المؤمنين بحفظ الأمانات من أن تخان والعهد من أن ينقض .

٦- المسارعة في الخيرات: ويمكن إجمال القول في هذه الصفة في نقطتين:

## صفات من يسارع في الخيرات أربعة:

1 - خشية الله والإشفاق: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ هُم مِّنَ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٧]، والإشفاق يتضمن الخشية مع زيادة رقة وضعف، فخوفهم أن يضع عليهم عدله، فلا يبقى لهم حسنة، وسوء ظن بأنفسهم ، أن لا يكونوا قد قاموا بحق الله تعالى.

<sup>=</sup>وجِكَمٌ، وفوائد، وأحكام، وشروط، ومسائل، الناشر: مركز الدعوة والإرشاد بالقصب، الطبعة: الثالثة، ١٤٣١ هـ - ٢٠١٠ م، (ص: ١٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب من لم يستطع الباءة فليصم، (ج٧/ص٣)، رقم الحديث: ٥٠٦٦، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ووجد مؤنه، واشتغال من عجز عن المؤن بالصوم، (ج٢/ص١٠٨)، رقم الحديث: ١٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج١١/ص١٠)، والبغوي، معالم التنزيل، (ج٥/ص٥٠٤).

٢- الإيمان بآيات ربهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِنَايَتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٨] أي: إذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا، ويتفكرون في الآيات القرآنية ويتدبرونها، فيبين لهم من معاني القرآن وجلالته واتفاقه ما الله به عليم.

٣- نفي الشريك لله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ هُم بِرَجِّم لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٩] سواء كان شركًا جليًا، كاتخاذ غير الله معبودًا، يدعوه ويرجوه ولا شركًا خفيًا، كالرياء ونحوه، بل هم مخلصون لله.

٤- إعطاء الحقوق مع الخوف: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤَوُّنَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٦] يؤدون حقوق الله تعالى كالزكاة والكفارة ، وحقوق الآدميين كالودائع والديون، وقلوبهم خائفة عند عرض أعمالها عليه ألا يتقبّل ذلك منهم.

المناسبة: أحببت أن أبين للقارئ الكريم المناسبة بين هذه الآيات؛ لما لها من عمق في المعنى وأثر في النفس فأقول:

لما ذكر تعالى الذين جمعوا بين الإساءة والأمن، الذين يزعمون أن عطاء الله إياهم في الدنيا دليل على خيرهم وفضلهم في الآيات التي قبلها: ﴿ أَيَعَسَبُونَ أَنَّمَا نُورُهُمُ بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ ۞ شَارِعُ لَمُمْ فِي الْآيات التي قبلها: ﴿ أَيَعَسَبُونَ أَنَّمَا نُورُهُمُ بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ ۞ لَكُمْ فِي الْآيات الذين جمعوا بين الإحسان والخوف في قوله: ﴿ إِنَّ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٥ - ٥٦] ، ذكر الذين جمعوا بين الإحسان والخوف في قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْبَةٍ رَبِّهم مُشْفِقُونَ ﴾ الآيات (١).

الجزاء والثواب: لمَّا وصفهم تعالى بالقيام بهذه الصفات الحميدة والأفعال الرشيدة قال: ﴿ أُولَيَكَ هُمُ الْوَرِوُنَ فَلَ الْمُوْمِنُونَ الْفِيرِكَ يَرِبُونَ ٱلْفِرَدُوسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٠-١١]، أي أُولئِكَ الجامعون لهذه الأوصاف هُمُ الْوارِثُونَ الأحقاء بأن يسموا ورّاثا دون من عداهم، والفردوس على تأويل الجنة، وهو: البستان الواسع الجامع لأصناف الثمر غرسها الله بيده (٢)، وفي الحديث أنَّ أبا بردة (٣) حدث عمر

79

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن عادل، عمر بن علي ابو حفص الدمشقي الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، ط: الأولى، – ۱٤۱۹ هـ ،بيروت / لبنان، (ج ١٤١٤/ص ٢٣٠)، و السعدي، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ٢٠٠٠ م- ٢٤١ه، (ص:٥٥٣). (٢) ينظر: الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج ١/٩/ص ١٤)، والزمخشري، الكشاف، (ج٣/ص ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) أبو بردة عامر بن أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري؛ كان أبوه صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، قدم عليه من اليمن في الأشعريين، فأسلموا. وأبو بردة كان قاضياً على الكوفة، وليها بعد القاضي شريح، له مكارم ومآثر وأخبار، مات سنة: ١٠٤ هـ، ينظر:البخاري، التاريخ الكبير، (٦/ص ٤٤٧)، ابن خلكان، وفيات الأعيان، (٦/ص ٢٠).

ابن عبد العزيز (۱) عن أبيه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال «لا يموت رجل مسلم إلا أدخل الله مكانه النار يهوديا أو نصرانيا»، قال فاستحلفه عمر بن عبد العزيز بالله الذى لا إله إلا هو ثلاث مرات أن أباه حدثه عن رسول الله صلى الله عليه وسلمقال فحلف له (۲).

ثانياً: صفات أهل الشقاء: ولنأتي الآن على صفات الفريق الثاني الذي ذكره الله في السورة، فريق أهل الشقاء مع شيء من الإيجاز، وسأقتصر على بعض صفات كفار قريش؛ نظراً لما يأتي في المطلب الثالث من هذا المبحث في القصص في هذه السورة.

1- أنكار دعوة الرسول عليه السلام: بينت الآيات موقف كفار قريش من الدعوة وصدودهم عنها وأنكارهم لآيات القرآن الذي نرل بلغتهم ولم يؤمنوا به استكباراً وعناداً هُمُ أَلاَّ وَيَعْرِفُونَ بِهِ سَنِيرًا تَهْجُرُونَ اللهُ أَفَامٌ يَنَبَرُوا الْقَوْلُ أَمْ جَآءَهُم مَا لَا يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوَّلِينَ اللهُ أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ اللهُ الله الله الله عليه وسلم صغيراً وكبيراً وعرفوا نسبه وصدقه وأمانته ووفاءه الليس قد عرفوا محمداً صلى الله عليه وسلم صغيراً وكبيراً وعرفوا نسبه وصدقه وأمانته ووفاءه بالعهود، وهذا على سبيل التوبيخ لهم على الإعراض عنه بعد ما عرفوه بالصدق والأمانة" (٢) - انكار البعث والحساب و الجزاء.

﴿ بَلْ قَالُواْ مِثَلَ مَا قَالُ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ فَالُواْ أَوِذَا مِثْنَا وَكُنّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَوِنَا لَمَنعُوثُونَ ﴿ لَقَدْ وُعِدْنَا نَحْنُ وَءَابَآوُنَا هَذَا مِن وَمَنون : ٨١ – ٨٣]، بل سلك هؤلاء المكذبون مسلك الأولين من المكذبين بالبعث، واستبعدوه غاية الاستبعاد، واعتقدوا أن الحياة في الدنيا هي الحياة الوحيدة، وأن البشر سلسلة يموت بعضهم، ويحيا الآخر، بل زعموا أنهم يُوعدون بأن البعث كائن، هم وآباؤهم، ولم يروه، ولم يأت بعد، وقالوا زوراً وبهتاناً بأن القرآن أساطير وحكايات الأولين، وكذبوا

r. D

<sup>(</sup>۱) عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم الأموي القرشي، أبو حفص: الخليفة الصالح، والملك العادل، وربما قيل له خامس الخلفاء الراشدين تشبيها له بهم، أخباره في عدله وحسن سياسته كثيرة. وكان يدعى " أشج بني أمية " رمحته دابة وهو غلام فشجّته، مات سنة: ١٠١ هـ، ينظر: ابن الجوزي، المنتظم، (٧/ص٣٣)، والذهبي، سير أعلام النبلاء، (٥/ص١٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله،  $(-\Lambda/-0.1)$ ، رقم الحديث: ۷۱۸۷.

<sup>(</sup>٣) ينظر:البغوي، معالم التنزيل في تفسير القرآن، (ج٣/ص٣٦٧).

قبحهم الله فإن الله أراهم، من آياته أكبر من البعث، ومثله، ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُثَرُ النَّاسِ ﴾ [ سورة غافر: ٥٧ ] (١)

#### الجزاء و العقوبة:

من صور العذاب الذي ذكره الله في هذه السورة للمكذبين بالرسل المنكرين بالبعث، هو لفح وجوههم بالنار، قال تعالى: ﴿ تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّادُ وَهُمْ فِهَا كَالِحُونَ ﴾ [ سورة المؤمنون: ١٠٤]

واللفح، يكون بالنار والسموم، يقال: لفحته النار والسموم بحرها أي: أحرقته، وقد لفحته السموم لفحاً، وكافحته السموم مكافحةً: إذا قابلت وجهه، واللفح أبلغ وأشد من النفح، ﴿ وَلَبِن مَسَّتَهُمْ لَفَحاً، وكافحته السموم مكافحةً: إذا قابلت وجهه، واللفح أبلغ وأشد من النفح، ﴿ وَلَبِن مَسَّتَهُمْ الْحَدِينَ مُ اللَّهِ مِن الحَدِينَ مُ اللَّهُ مِن الحَدِينَ مُ اللَّهُ مِن الحَدِينَ مُ اللَّهُ مِن الحَدِينَ مِنْ الحَدِينَ مِن الحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ الْحَدِينَ مِنْ النَّاسِ الْحَدِينَ مِنْ النَّالِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

نَفْحَةُ مِنْ عَذَابِ رَبِكَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٤٦] وفرَّق بينهما الأصمعي (٢) قائلاً: "ما كان من الحر فهو لفح، وما كان من البرد فهو نفح" (٣).

والكلح: مصدر كلح يكلح كلحاً إذا تقلصت شفتاه من الكرب، ويقال: وما أقبح كَلْحَتَه يُراد به الفم وما حواليه، وسنة كلاح إذا كانت مجدبة (٤) ، قال ابن مسعود رضي الله عنه في قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ فِي كَلِحُونَ ﴾ " قد بدت أسنانهم وتقلّصت شفاهم كالرأس المشيط بالنار "(٥).

۳۱

<sup>(</sup>۱) ينظر:السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، (ص: ٥٥٧)، و الزحيلي، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، (ج٨١/ص٤٥).

<sup>(</sup>٢) الأَصْمَعي، عبد الملك بن قريب بن علي بن أصمع الباهلي، أبو سعيد الأصمعي، راوية العرب، وأحد أئمة العلم باللغة والشعر والبلدان، تصانيفه كثيرة، منها، خلق الإنسان، وشرح ديوان ذي الرمة، والشاء، ومات سنة: ٢١٦ هـ، ينظر: أَبُو بَكُر الزَّبِيدِي، محمد بن الحسن بن عبيد الله بن مذحج الزبيدي الأندلسي الإشبيلي، أبو بكر (المتوفى: ٣٧٩هـ)، طبقات النحويين واللغويين، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار المعارف، الطبعة: الثانية، (ص: ٢١٦)، وابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ١٦٥هـ)، جمهرة أنساب العرب، تحقيق: لجنة من العلماء، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٤٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن السكيت، أبو يوسف يعقوب بن إسحاق (المتوفى: ٢٤٢هـ)، كتاب الألفاظ، المحقق: د. فخر الدين قباوة، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون، الطبعة: الأولى، ١٩٩٨م، (ص: ٢٨٠)، و الراغب الأصفهانى، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهانى (المتوفى: ٢٠٥هـ)، المفردات في غريب القرآن، المحقق: صفوان عدنان الداودي، الناشر: دار القلم، الدار الشامية – دمشق بيروت، الطبعة: الأولى – ٢١٢ه (ه، (ص: ٧٤٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن دُرَيْد، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي (المتوفى: ٣٢١هـ)، جمهرة اللغة، المحقق: رمزي منير بعلبكي، الناشر: دار العلم للملايين – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٨٧م، (ج١/ص: ٥٦٣).

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن الجوزي، زاد المسير، (ج٣/ص ٢٧١)، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج١٠/ص٢٥١).

# المطلب الثالث: محور قصص الأنبياء عليهم السلام وما فيها من لطائف:

الحادثة المرتبطة بالأسباب والنتائج يهفو إليها السامع، فإذا تخللتها مواطن العبرة في أخبار الماضين كان حب الاستطلاع لمعرفتها من أقوى العوامل على رسوخ عبرتها في النفس، والموعظة الخطابية التي تسرد سردًا لا يجمع العقل أطرافها ولا يعي جميع ما يلقي فيها، ولكنها حين تأخذ صورة من واقع الحياة في أحداثها تتضح أهدافها، ويرتاح المرء لسماعها ، ويصغي إليها بشوق ولهفة، ويتأثر بما فيها من عبر وعظات، والقصص الصادق يمثل هذا الدور في الأسلوب العربي أقوى تمثيل، ويصوره في أبلغ صوره: قصص القرآن الكريم.

#### القصص لغة وإصطلاحًا:

القص لغة: القص فعل القاص إذا قص القصيص، والقصية معروفة، ويقال: قصصت الشيء إذا تتبعت أثره شيئا بعد شيء، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لِأُخْتِهِ وَقَصِيهِ ﴾ [ سورة القصص: ١١] ، أي اتبعى أثره، والقصة: الأمر، والخبر، والشأن، والحال (١).

تعريف القصة اصطلاحًا: تتبع الوقائع بالإخبار عنها شيئا بعد شيء في ترتيبها، في معنى قص الأثر، وهو اتباعه حتى ينتهى إلى محل ذي الأثر (٢).

من خلال ما تقدم من التعريف اللغوي والإصطلاحي، يتضح لنا أن قصص القرآن يشتمل على: أخبار عن أحوال الأمم الماضية، والنبوات السابقة، والحوادث الواقعة.

وقد اشتمل القرآن على كثير من وقائع الماضي، وتاريخ الأمم، وذكر البلاد والديار، وتتبع آثار كل قوم، وحكى عنهم صورة ناطقة لما كانوا عليه، وقد ذكر الله في (سورة المؤمنون) ثلاث قصص من قصص الأنبياء على جهة التفصيل<sup>(۲)</sup>، وسأقف معها آخذ منها بعض الفوائد واللطائف دون الخوض في تفاصيل القصة ومجريات أحداثها فلكل مقال مقام.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (المتوفى: ۱۲۱هـ)، لسان العرب، الناشر: دار صادر – بيروت، الطبعة: الثالثة – ۱٤۱۶ هـ، (ج۷/ص ۷۶)، و القطان، مناع بن خليل القطان (المتوفى: ۵۲۱هـ)، مباحث في علوم القرآن، الطبعة: الطبعة الثالثة ۲۲۱هـ - ۲۰۰۰م، الطبعة: الطبعة الثالثة ۲۲۱هـ - ۲۰۰۰م، (ص:۳۱۳).

<sup>(</sup>۲) ينظر: المُناوي، محمد عبد الرؤوف المناوي، التوقيف على مهمات التعاريف، تحقيق: د. محمد رضوان الداية، الناشر: دار الفكر المعاصر، دار الفكر – بيروت، دمشق، الطبعة الأولى، ۱٤۱۰، (ص: ٥٨٤).

<sup>(</sup>٣) وإنما قلت على جهة التقصيل لسببين: الأول: - أن الله سبحانه ذكر أمم وقرون في السورة، ولم يشر إلى أسماء، كقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا تَثَرَّأُكُلُ مَا جَآءَ أَمُّةً رَسُولُهُا كَنَّبُوهُ فَأَتَهُمَا بَعْضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِثَ فَبُعْدًا لِقَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [ سورة=

أولاً: قصة نوح عليه السلام، وما فيها من اللطائف والفوائد: تبدأ من آية ٢٩.٢٣.

1- المناسبة لما قبلها: تقديم قصه نوح عليه السلام هنا على غيره من الأنبياء؛ للإتصال الوثيق بقصة آدم المذكورة في قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ [ المؤمنون: ١٢ ] للمناسبة بينهما من حيث إن نوحا يعتبر آدم الثاني، لانحصار النوع الإنساني بعده في نسله"(١).

٢ - إيراد قصة نوح عليه السلام بعد قوله: ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلِّكِ تُعْمَلُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢٢].

مما لا يخفى على عاقل أن الله سبحانه وتعالى قدم قصة نوح في هذه السورة وفي غالب سور القرآن، للترتيب الزمني فهو أول رسول أرسل للناس، لكن قد يخفى على بعض طلبة العلم الحكمة في إيراد قصته عليه السلام بعد قوله: ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلِّكِ تُحْمَلُونَ ﴾، يظهر ذلك والعلم عند الله تعالى لغرضين:

الأول: مناسبة ما تقدم: حيث تقدم عليها الفلك والحمل عليه.

الثاني: الإشارة إلى سبقه في الوجود ففي التعبير تقديم بحسب الترتيب الزمني.

# ٣- العطف الضمني في صدر الآية.

المتأمل في قصة نوح عليه السلام في القرآن الكريم يجد أن الله سبحانه وتعالى يصدر القصة بإثبات الواو في لقد، ففي سورة هود قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينً ﴾ [هود: ٢٥]، وفي (سورة المؤمنون) قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ [المؤمنون: ٣٣]، وقال في سورة العنكبوت، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلِيَتَ فِيهِمْ أَلْفُ سَنَةٍ إِلّا خَسِينَ عَامًا ﴾ [العنكبوت: ١٤]، أما في سورة الأعراف (٢) فلم يذكر فيها الواو، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَعَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ الأعراف : ٩٥]، قال الكرمْاني (٤) معللاً ذلك: " قوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ في

<sup>=</sup>المؤمنون: ٤٤] فالتفصيل هنا نسبي، الثاني: أن الله سبحانه وتعالى ذكر عيسى مع أمه عليهما السلام، لكن لم تذكر الآيات شيء من قصتهما ولو كان نسبياً؛ لذا آثرت أن يذكر في مطلب الدلالة على وحدانية الله وكمال قدرته كما سبق، للدلالة الواضحة على ذلك كما لا يخفى على كل لبيب.

<sup>(</sup>۱) ينظر: سيد طنطاوي، التفسير الوسيط، (ج۱۰/ص٢٢).

<sup>(</sup>٢) المطعني، د. عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني، خصائص التعبير القرآني وسماته البلاغية، (رسالة دكتوراه بتقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى)، الناشر: مكتبة وهبة، الطبعة الأولى، (ج٢/ص ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) لم أذكر الموضع في سورة الحديد، ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا ثُوَّا وَإِبْرَهِمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَنَبَ ﴾ [سورة الحديد: ٢٦]؛ لأن الله لم يقص علينا شيئاً من قصته عليه السلام.

<sup>(</sup>٤) الكِرمُاني، محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم برهان الدين الكرماني، ويعرف بتاج القراء، عالم بالقراآت، نقل في تفسيره آراء مستنكرة، له مصنفات منها: لباب التفاسير، وهو المعروف بكتاب "العجائب والغرائب" ضمنه أقوالا=

هذه السورة بغير واو وفي هود ٢٥ والمؤمنين ٢٣ ولقد بالواو لأنه لم يتقدم في هذه السورة ذكر رسول فيكون هذا عطفا عليه بل هو استئناف كلام وفي هود تقدم ذكر الرسول مرات وفي المؤمنين تقدم ذكر نوح ضمنا في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْفُلْكِ ﴾ لأنه أول من صنع الفلك فعطف في السورتين بالواو "(١).

## ٤ - العموم في سورة هود والخصوص في (سورة المؤمنون).

المتأمل في آيات سورة هود المتعلقة بقصة نوح عليه السلام يجد العموم فيها، أما في (سورة المؤمنون) فالواضح فيها التخصيص، ويظهر ذلك جلياً في بعض ما أنقله للقارئ الكريم:

ففي سورة هود قوله تعالى: ﴿ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ ﴾ [سورة هود: ٤٠] أعمّ من قوله: ﴿ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْءَامَنَ ﴾ هود: ٤٠ فلم يذكر تعالى من آمن أي هي مِنهُم والمؤمنون: ٢٧، ﴿ إِلّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْءَامَنَ ﴾ هود: ٤٠ فلم يذكر تعالى من آمن أي هي أعمّ، وفي السلام والبركة في هود العموم فيها واضح وبين قال تعالى: ﴿ قِيلَيْنُوحُ ٱهْبِطْ بِسَلَمِ مِنّا وَبُرَكَتٍ عَلَيْ وَعَلَى أَمُو مِمَّن مَعَكَ وَأُمّ سُنُمَتِعُهُمْ ثُمّ يَمسُهُم مِنّا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [سورة هود: ٤٨]، وأما في (سورة المؤمنون) لم يذكر السلام والبركات وإنما خصص كما في الآية: ﴿ وَقُل رَبِّ آنِلْنِي مُنزَلًا مُبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلمُنزِلِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٢٩]

ثانياً: قصة الرسول الذي ذُكِر بعد نوح عليه السلام، وما فيها من اللطائف والفوائد، تبدأ من آية: ٣١- ٤١.

اختلف أهل التفسير من هو الرسول المعني في هذه القصة، فذهب بعضهم أنه هود عليه السلام، مستدلاً بذلك: أنَّ الله سبحانه وتعالى يذكر قصة هود أثر قصة نوح كما في سورة الأعراف، وسورة هود، والشعراء، وتشهد له حكاية (أ) الله تعالى قول هود: ﴿ وَاذْ حُمُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلْفَاءَ

<sup>=</sup>في معاني بعض الآيات، مات: نحو ٥٠٥ ه، ينظر: ابن الجزري، غاية النهاية في طبقات القراء، (ج٢/ص ٢٩١)، والسيوطى، الإتقان، (٤/ص ٢٣١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكرماني، محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم برهان الدين الكرماني، ويعرف بتاج القراء (المتوفى: نحو ٥٠٥ه)، أسرار التكرار في القرآن المسمى البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، المحقق: عبد القادر أحمد عطا، مراجعة وتعليق: أحمد عبد التواب عوض، دار النشر: دار الفضيلة، (ص: ١٢١). (٢) ينظر: السامرائي، فاضل بن صالح بن مهدي بن خليل البدري السامرائي، لمسات بياتية، أعده للشاملة: أبو

<sup>(</sup>۱) يصور المعنز المعنى المصافح بن معالي بن علين المبدري المسامراتي، عصول بيايية المعاد المعنز المعز المعنز المعنز

<sup>(</sup>٣) منهم الزمخشري، وحكاه عن ابن عباس رضي الله عنهما، الزمخشري، الكشاف، (ج٣/ص ١٨٥)، ولكني لم أجد من أسند هذه الرواية عنه ـ ابن عباس ـ ممن ألَّف في هذا المجال كابن جرير والسيوطي وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) ينظر: البغوي، معالم التنزيل، (ج٣/ص ٣٦٥)، و ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص ٤١٣).

مِنْ بَعَدِ قَوْمِ ثُوجٍ ﴾ [سورة الأعراف: ٦٩]، وذهب آخرون إلى أنه صالح عليه السلام (١) ، واستدلوا أنَّ قومه الذين كذبوه هم الذين أُهِلكوا بالصيحة، والعقاب المذكور هنا هو الصيحة، فالقصة هي قصة صالح عليه السلام (٢) ، ولعل قائلاً يقول: ما علاقة إيراد هذا الخلاف فيما اشرت إليه من ذكر اللطائف والفوائد من القصة، فأقول: يظهر ذلك عند التأمل في آيات القصة في أمور منها:

1 - القول بأن المعني في هذه القصة هود عليه السلام، نقراً في سور الأعراف وسورة هود في مقام جواب قوم هود عليه السلام بغير واو: ﴿ قَالَ ٱلْمَلاُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوِّمِهِ إِنَّا لَنَرَكَ فِي سَفَاهَةٍ ﴾ [سورة الأعراف: ٦٦]، وفي سورة هود ﴿ قَالُواْ يَدُهُودُ مَا جِئْتَنَا بِيَنِيَةٍ ﴾ [سورة هود: ٥٣]، أما هاهنا ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلاُ مِن قَوْمِهِ ٱلذِّينَ كَفَرُواْ ﴾ ففي جوابهم ذكر الواو، فما الفرق في ذلك؟ فالجواب: الذي بغير واو على تقدير سؤال سائل قال: فما قال قومه؟ فقيل له: قالوا كيت وكيت، وأما الذي مع الواو، فعطف لما قالوه على ما قاله (٣).

٢- ذكر هنا جلَّ شأنه أن هلاك قوم هود بالصحية، والمعلوم أنهم أُهْلِكوا بالريح الصرصر العاتية،
 فالجواب: للإشعار بأن إحدى هاتين العقوبتين لو انفردت كافية لإهلاكهم (<sup>3)</sup>.

## ٢ - وثاني هذه اللطائف والفوائد: التكرار للفظ (إنكم ) لإفادة التوكيد:

﴿ وَلَيِنَ أَطَعْتُم بَثَرًا مِّنْلَكُو إِذَا لَخَسِرُونَ ﴿ أَيَعَدُكُو آلْكُو إِذَا مِتُمْ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظْمًا أَنَكُم عَلَى المؤمنون: ٣٤ –٣٥]، ولبيان شدة حرصهم على تأكيد أقوالهم الباطلة في نفوس الناس، حتى يفروا من وجه نبيهم (٥).

## ٣- التنكير والتعريف في لفظ القوم:

عرَّف سبحانه القوم بعد هلاكهم في قوله: ﴿ فَبُعْدَا لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤١]، وبعد عدة آيات نكَّر القوم الذين أصابهم ولحقهم الهلاك في قوله: ﴿ مُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تُمْرَأُكُلُ مَا جَآءَ أُمَّةً رَسُولُمًا كَنَبُوهُ فَأَبَعْنَا بَعْضُهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَكُوبُ فَبُعُدًا لِقَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤٤]، والسر في ذلك والعلم عند الله،

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن عطية، المحرر الوجيز، (-3/m) (-3/m )، و القاسمي، محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي (المتوفى: ۱۳۳۲هـ)، محاسن التأويل، المحقق: محمد باسل عيون السود، الناشر: دار الكتب العلميه – بيروت، الطبعة: الأولى -3.181 هـ، (-3.181).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزمخشري، الكشاف، (ج٣/ص ١٨٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: سيد طنطاوي، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، (ج١٠/ص ٢٤).

<sup>(</sup>٥) ينظر: سيد طنطاوي، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، (ج٠١/٢٦ص).

لأن الأولى في قوم معينين وهم قوم هود أو صالح على ما مرَّ من الخلاف فعرّفهم بدليل قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ بَالْحَقِ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَاءَ ﴾ [سورةالمؤمنون: ٤١].

وأما الثانية فلم تكن في قوم معينين بدليل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنْشَأْنَامِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤٢] فخصهم بالنكرة .

ثالثاً: قصة موسى وأخيه هارون عليهما السلام، وما فيها من اللطائف والفوائد، تبدأ من آية ها - ٤٩.

# ١ - رفع الله عذاب الاستئصال عن الأمم، وشرع للمكذبين المعاندين الجهاد.

الناظر بعين البصيرة في آيات (سورة المؤمنون)، يجد أنه بعد بَعثِ موسى ونزول التوراة، رفع الله عن الأمم، عذاب الاستئصال، وشرع للمكذبين المعاندين الجهاد، وبيان ذلك أنَّ الله ذكر الأمم المهلكة المتتابعة على الهلاك، ثم أخبر أنه أرسل موسى بعدهم، وأنزل عليه التوراة فيها الهداية للناس، ولا يرد على هذا، إهلاك فرعون، فإنه قبل نزول التوراة، ويزيد ذلك إيضاحا بيناً ما في سورة القصص، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلقُرُوبَ ٱلْأُولَى بَصَكَآيِرَ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَعَلَهُمْ بَنَدُكُونَ ﴾ [سورة القصص: ٣٤] فهذا صريح أنه آتاه الكتاب بعد هلاك الأمم الباغية، وأخبر أنه أنزله بصائر للناس وهدى ورحمة (٢).

## ٢ - أصحاب القلوب المطموسة ونَظَرِهم إلى الناس:

كانت العبودية واستضعاف فئة من الشّعب – وهم بنو إسرائيل – هو ما يسيطر على قلب فرعون وملئة، لم يروا في رسالة موسى وأخيه عليهما السلام إلا أنها تريد أن ترفع العبودية عنهم، لا أنها رسالة الله إلى الناس، ﴿ فَقَالُوا أَنْوَمِنُ لِشَرَئِنِ مِثْلِكا وَقَوْمُهُما لَنَا عَلِدُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤٧] ، فأما آيات الله التي معهما، وسلطانه الذي بأيديهما، فكل هذا لا إيقاع له في مثل تلك القلوب المطموسة، المستغرقة في ملابسات هذه الأرض، فأصحاب القلوب المطموسة يحلّل كلّ الأحداث وتصرّفات الآخرين بناء على الإطار الذي يسيطر على تفكيره، وهذا شبيه بما قاله ابن حزم (٣):

۳٦

<sup>(</sup>١) ينظر: فاضل السامرائي، أسرار البيان في التعبير القرآني، (ص:٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص ٤١٤)، و السعدي، تيسير الكريم الرحمن، (ص ٥٥٢).

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، أبو محمد: عالم الأندلس في عصره، وأحد أئمة الإسلام، كان يقال: لسان ابن حزم وسيف الحجاج شقيقان، أشهر مصنفاته، الفصل في الملل والأهواء والنحل، المحلى، جمهرة الأنساب، مات سنة: ٥٦٦ هـ، ينظر: الحَمِيدي، محمد بن فتوح بن عبد الله بن فتوح بن حميد الأزدي الميورقي الحَمِيدي أبوعبدالله بن أبي نصر (المتوفى: ٨٨٨ه)، جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، الناشر: الدار المصرية للتأليف والنشر – القاهرة، عام النشر: ١٩٦٦ م، (ص: ٣٠٨)، و ابن الأبار، ابن الأبار، محمد بن

"وقد شاهدت أقواما ذوي طبائع رديئة، وقد تصور في أنفسهم الخبيثة أن الناس كلهم على مثل طبائعهم لا يصدقون أصلاً بأن أحدًا هو سالم من رذائلهم بوجه من الوجوه، وهذا أسوء ما يكون من فساد الطبع والبعد عن الفضل والخير، ومن كانت هذه صفته لا ترجى لها معاناة أبدًا وبالله تعالى التوفيق "(۱).

وفي قصص الأنبياء في السورة نكت وبلاغات كثيرة، لعل فيما أشرنا إليه ما يسدُ حاجة القارئ المتأمل.

<sup>(</sup>۱) ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٢٥٦هـ)، الأخلاق والسير في مداواة النفوس، الناشر: دار الآفاق الجديدة – بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٩هـ – ١٣٩٩م، (ص ٢٩٠).



<sup>=</sup>عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي (المتوفى: ٢٥٨هـ)، التكملة لكتاب الصلة، المحقق: عبد السلام الهراس، الناشر: دار الفكر للطباعة – لبنان، سنة النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، (ج١/ص ٥١).

# المطلب الرابع: محور الآيات الكونية في (سورة المؤمنون):

من محاور السورة: الآيات الكونية، وهذا الموضوع الكتابة فيه لا تأتي من كل أحد؛ لجمعه بين علمي الشريعة والتجربة – الإعجاز العلمي<sup>(۱)</sup>–، ومن باب الاعتراف لأهل الفضل بفضلهم، ونسبة القول إلى قائله وذلك من باب بركة العلم كما يقال، ولكي يكون القارئ الكريم على إطلاع عام بالآيات الكونية التي ذُكرت في السورة، أنقل قول الدكتور زغلول النجار (۱) الذي تفضل بالإشارة اليها مجملًا مع شيء من التعليق عليها قائلاً:

## من الإشارات الكونية في (سورة المؤمنون):

- 1) الإشارة إلى خلق الإنسان من سلالة من طين، ووصف مراحل الجنين البشري المتتالية بدقة بالغة في زمن لم يتوفر فيه أي من وسائل التكبير أو الكشف.
  - ٢) التأكيد على خلق السماوات السبع وما بينها من طرائق (فواصل )
- ") ذكر إنزال الماء من السماء بقدر وإسكانه في الأرض مما يؤكد على حقيقة أن أصل الماء المخزون في صخور القشرة الأرضية هو ماء المطر وهي حقيقة لم تدرك إلا في أواخر القرن الثامن عشر الميلادي.
- ٤) الإشارة إلى الارتباط الوثيق بين إنزال الماء من السماء وإخراج النبات من الأرض، وإنشاء جنات من نخيل وأعناب وغير ذلك من أشجار الفواكه والثمار ونباتات المحاصيل المختلفة.
- وصف شجرة الزيتون بأنها تنبت بالدهن وصبغ للآكلين، والإشارة إلى شجر الزيتون الذي ينبت
   في طور سيناء بصفة خاصة.

P ...

<sup>(</sup>۱) هو إخبار القرآن الكريم أو السنة النبوية بحقيقة أثبتها العلم التجريبي، وثبت عدم إمكانية إدراكها بالوسائل البشرية في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم فيما أخبر به عن ربه سبحانه، ينظر: الزنداني، عبد المجيد بن عزيز الزنداني، تأصيل الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، (ج١/ص٥)، و خالد بن عثمان السبت، سلسلة الإعجاز العلمي والعددي في الميزان، (ص:٣١).

<sup>(</sup>٢) زغلول راغب محمد النجار، عالم جيولوجيا وداعية إسلامي مصري، ولد في قرية مشال مركز بسيون بمحافظة الغربية، اشتهر بالقاءه محاضرات وندوات عن الإعجاز العلمي في القرآن والحديث النبوي، درس في كلية العلوم جامعة القاهرة وتخرج منها سنة ١٩٥٥م بمرتبة الشرف، وكُرِّم بالحصول على جائزة الدكتور مصطفى بركة في علوم الأرض، وهو زميل الجامعة العالمية للعلوم الإسلامية وعضو في مجلس إدارتها، وأحد مؤسسي الهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، من مؤلفاته: هذا هو القرآن، و أزمة التعليم المعاصر وحلوله الإسلامية، من التفسير العلمي للقرآن الكريم، ولد سنة: ١٧ نوفمبر ١٩٣٣م ينظر: www. ar.m.wikipedia.org

- 7) الإشارة إلي أن في خلق الأنعام عبرة للمعتبرين ، وأن فيما يخرج من بطونها من لبن، وما يؤكل منها من لحم، وفي البحر، وفي البحر، وفي غير ذلك من منافعها الكثيرة لآيات للمتدبرين.
- ٧) ذكر حاسة السمع قبل كل من الأبصار والأفئدة ، والدراسات العلمية في العقود المتأخرة تؤكد
   على سبق حاسة السمع لجميع الحواس الأخري في تخلقها.
- ٨) الإشارة الضمنية الرقيقة بتعبير اختلاف الليل والنهار إلي حقيقة كروية الأرض ودورانها حول محورها أمام الشمس"(١).

ولأجل ما نرجوه من هذا البحث المبارك وهي عموم الفائدة للباحثة أولًا وللقارئ ثانيًا، أشير إلى بعض وجوه الإعجاز العلمي في مراحل التخلق البشري للجنين، كنموذج من الآيات الكونية في السورة؛ ووقع الإختيار عليها كونها الآيات الأولى في السورة، وثانياً كثرة الأطروحات والتساؤلات في جانب الاجنة وما يتعلق بها، ومع هذا وذلك أود التنبيه أن: كلماتي هذه بل الأصح كليماتي في هذه الصفحات المعدودوات ولا أقول المعدودة، لا تفي ولا تعطي الموضوع حقه، أمام ما يُعقد من مؤتمرات محلية ودولية في خصوص هذا الموضوع، وما توصلت الأبحاث الجديدة إليه ...، ولكنها إشارة لطيفة واطلالة يسيرة في الموضوع؛ لارتباطها بالسورة المتعلقة بالبحث.

#### التخلق البشري و مراحله.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَكَلَةٍ مِّن طِينِ ﴿ اللَّهِ أَمْ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِ قَرَارِ مَّكِينِ ﴿ فَهُ خَلَقَنَا ٱلْطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْمِطْنَمَ لَحَمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَاخَرً فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخُلِقِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْنَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْمِطْنَمَ لَحَمًا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَاخَرً فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخُلِقِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: 12-17].

أ) طور النطفة: وهي الماء الصافي، قلَّ أو كثر، ويعبر بها عن ماء الرجل (٢)، وقد أطلقها الشارع على مني الرجل ومني المرأة، وفي الحديث لما سأل اليهودي النبي صلى الله عليه وسلم، مما يخلق الإنسان قال: « من كل يخلق من نطفة الرجل ونطفة المرأة» (٦)، كما أطلقها الشارع أيضا

<sup>(</sup>۱) ينظر: الدكتور: زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية، (ج٨٨/ص٦).

<sup>(</sup>۲) ينظر:الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ۸۱۱) ابن منظور، لسان العرب، (ج٩/ص٣٣٥). (٣) أخرجه أحمد في مسنده، مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲۶۱هـ)، المحقق: شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ۱۲۲۱ هـ – ۲۰۰۱ م، (ج٧/ص٤٣٧)، رقم الحديث: الاحديث: والنسائي في سننه الكبرى، سنن النسائي الكبرى، كتاب عشرة النساء، صفة ماء الرجل، وصفة ماء

على امتزاج نطفتي الرجل والمرأة وسماها النطفة الأمشاج قال تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْسَاجٍ بَلَنها: النطفة المختلطة تَبْتَلِيهِ ﴾ [سورة الإنسان: ٢] وقد عرَّف أهل اللغة والتفسير، النطفة الأمشاج بأنها: النطفة المختلطة التي اختلط وامتزج فيها ماء الرجل بماء المرأة (١).

تنبيه: وصف الرحم بأنه" القرار المكين ": قرار: يعني مُستقر تستقر فيه النطفة، والقرار المكين هو الرحم خلقه الله على هذه الهيئة، فحصّنه بعظام الحوض، وجعله مُعدّاً لاستقبال هذه النطفة والحفاظ عليها (٢)، قال تعالى : ﴿ مُ مَعَلَنهُ نُظُفَةً فِ مَرَارِ مَكِينِ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٣] قال زغلول النجار: "فمن المنطقي أن يكون التعبير " نطفة في قرار مكين" يقصد به النطقة الأمشاج في داخل الرحم الذي جعله الله تعالى مستقرا لها يأويها ويغذيها على الرغم من أن من طبيعة جسم الإنسان أن يطرد أي جسم غريب يزرع فيه، وجعله مكينا بوضعه في وسط جسم الأنثي ، وفي مركز من الحوض العظمى ، وبإحاطته بالعضلات والأربطة والأغشية التي تثبته بقوة في جسم المرأة" (٣).

ب) طور العلقة: تطلق العلقة على عدة معان في اللغة مما يتوافق مع مرحلة الجنين تماماً، فلفظ علقة: مشتقة من علق وهو: الإلتصاق والتعلق بشيء ما، والعلقة: دودة في الماء تمتص الدم، وتعيش في البرك، وتتغذى على دماء الحيوانات التي تلتصق بها، والجمع علق، ويضاف إلى ذلك أن العلقة تطلق على: الدم الرطب<sup>(3)</sup>.

=المرأة، (ج٨/ص ٢٢١)، رقم الحديث: ٢٠٠٩، من حديث ابن مسعود رضي الله عنه، قال الهيثمي:" رواه أحمد، والطبراني، والبزار بإسنادين وفي أحد إسناديه عامر بن مدرك، وثقه ابن حبان وضعفه غيره، وبقية رجاله ثقات، وفي إسناد الجماعة عطاء بن السائب وقد اختلط"، الهيثمي، أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى: ٨٠٠هه)، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، المحقق: حسام الدين القدسي، الناشر: ١٤١٤ هـ، ١٩٩٤ م، (ج٨/ص ٢٤١)، وضعف إسناده محققو المسند، (ج٧/ص ٤٣٧).

- (۱) ينظر: الطبري، جامع البيان، (+37/-0.000)، و الجوهري، الصحاح، (+1/-0.0000).
- (۲) ينظر: مرتضى الزبيدي، تاج العروس، (ج ۱۳ /ص ۳۹۰)، و الشعراوي، المؤلف: محمد متولي الشعراوي (۲) ينظر: مرتضى الزبيدي، تفسير الشعراوي الخواطر، الناشر: مطابع أخبار اليوم، (ج ۱ ۱ /ص ۹۹۷۹).
  - (٣) الدكتور: زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية (٣) الدكتور: زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية (ج٨٨/ص ١١).
- (٤) ينظر: الجوهري، الصحاح، (ج٥/ص ٢١٥)، وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٤/ص ٤٠٦)، و كيث. ل. مور جامعة تورنتو كندا، عبدالمجيد الزنداني، مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، من أبحاث المؤتمر العالمي الأول للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، إسلام آباد باكستان، في الفترة من ٢٥-٢٨ صفر سنة ١٤٠٨ هـ الموافق ١٨-٢٠ أكتوبر سنة ١٩٨٧م، (ج٤/ص٢).

المؤمنون: ١٢ – ١٤] فبسبب استطالة الزمن بين الخلق من سلالة من طين، والخلق من نطفة في قرار مكين استخدم القرآن الكريم حرف العطف ﴿ مُمّ ﴾ الذي يدل علي الترتيب مع التراخي، ومن العلقة إلى المضغة عطف بالفاء، وكذا من المضغة إلى العظام، ومن العظام إلى اللحم، وأما من النطفة إلى العلقة فقد جاء العطف بـ ﴿ مُمّ ﴾، والفاءات بعدها متلاحقة، و ثم حرف عطف للترتيب على التراخي كما مرّ، أما الفاء فهو حرف عطف للترتيب والتعقيب، أظهر العلم الحديث في علم الجنين أن هناك فترة زمنية بين مرحلة النطفة ومرحلة العلقة، هذه الفترة تزيد على أسبوعين، حيث يتباطؤ فيها نمو الجنين؛ لأن هذه المرحلة مرحلة انغراز النطفة في جدار الرحم (١).

ج) طور المضغة: المضغة في اللغة (٢) تأتي بمعان متعددة منها: شيء لاكته الأسنان، وفي قولك: مضغ الأمور يعني صغارها، وذكر عدد من المفسرين (٦) أن المضغة في حجم ما يمكن مضغه من الماضغ، وعند اختيار مصطلحات لمراحل نمو الجنين، ينبغي أن يرتبط المصطلح بالشكل الخارجي، والتركيبات الداخلية الأساسية للجنين، وبناء على هذا فإن إطلاق اسم مضغة على هذا الطور من أطوار الجنين يأتي محققاً للمعانى اللغوية للفظة: مضغة .

<sup>(</sup>۱)ينظر:الدكتور، زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية، (ج٨٨/ص ٩)، و النابلسي، محمد راتب النابلسي، موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، الناشر: دار المكتبي – سورية – دمشق – الحلبوني – جادة ابن سينا، الطبعة: الثانية ١٤٢٦ هـ – دار المكتبي – سرورية – دمشق الطاهر شرف الدين، التواؤم بين آيات الله القرآنية وآياته الكونية، المحرّم ١٤٣٠هـ – يناير ٢٠٠٩م، (ص ٢٧٠).

<sup>(</sup>۲) ينظر: إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، ، الناشر: دار الدعوة، (ج٢/ص ٨٧٥)، و د أحمد مختار عبد الحميد عمر (المتوفى: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، معجم اللغة العربية المعاصرة، الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ - ٨٠٠٠م، (ج٣/ص ٢١٠٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب – دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى – ١٤١٤ هـ، (ج٣/ص ٥١٥)، و صديق حسن خان، صديق حسن خان القنوجي البخاري، نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، تحقيق: محمد حسن إسماعيل – أحمد فريد المزيدي، دار النشر: دار الكتب العلمية تاريخ النشر: ٣٠/ ٢٠٠٣/٠١ (ص: ٣٧٩)، و أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِوَّوجي (المتوفى: ٣٠٠هـ)، فتح البيان في مقاصد القرآن، عني بطبعه وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، الناشر: المَكتبة العصريَّة للطباعة والنَشْر، صنيدًا – بيروت، عام النشر: ١٤١٨ هـ ١٩٩٢ م، (ج٩/ص ١٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: كيث. ل. مور جامعة تورنتو – كندا، عبدالمجيد الزنداني، مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوع القرآن والسنة، (ج٤/ص٥).

تنبيه: وصف القرآن للمضغة بالتخليق وعدمه: القرآن الكريم وصف المضغة بالمُخَلَقة وغيرالمُخَلَقة وغيرالمُخَلَقة وعيث تظهر براعم الاطراف والرأس والصدر ويبدو سطحه من الخارج وقد ظهرت عليه نتوءات الكتل البدنية والرأس والصدر والبطن، كما تتكون معظم براعم أعضائه الداخلية، مع احتفاظه بالشكل الخارجي المشابه لمادة ممضوغة، ويصدق عليه أنه مخلق وغير مخلق، وها هو الوصف القرآني يقرر هذه الحقيقة: قال تعالى: ﴿ ثُمَّ مِن مُضَغَة مُخَلَقة وَغَيْرِ مُخَلَقة ﴾ [سورة الحج: ٥] قال الألوسي (۱): " والمراد تفصيل حال المضغة وكونها أولا قطعة لم يظهر فيها شيء من الأعضاء، ثم ظهرت بعد ذلك شيئا فشيئا "(۱)، لذلك فالوصفان مُخَلَقة وَغَيْرِ مُخَلَقة لا بد أن يكونا لازمين للمضغة (۲).

د) طور العظام: الطور الذي يلي المضعة يدعي طور العظام، لأن الجنين يأخذ شكل العظام بانتشار الهيكل العظمي في هذا الطور، ويشير حرف العطف "ف" في الآية الكريمة إلى أن طور العظام ينمو بعد طور المضعة بفترة قصيرة، وحول هذه الأحداث روى حذيفة بن أسيد الغفاري

(۱) الأأوسي الكبير، محمود بن عبد الله الحسيني الآلوسي، شهاب الدين، أبو الثناء: مفسر، محدث، أديب، من المجددين، من أهل بغداد، مولده ووفاته فيها، كان سلفي الاعتقاد، مجتهداً، ألف ودرس وهو دون العشرين، وكان حسن المنظر والمحاضرة ...، من كتبه، دقائق التفسير، حاشية على شرح القطر، الأجوبة العراقية عن الأسئلة الإيرانية، ولد سنة: ١٢١٧ه، ومات سنة: ١٢٧٠ هـ، الآلوسي، نعمان بن محمود بن عبد الله، أبو البركات خير الدين، الآلوسي (المتوفى: ١٣١٧هـ)، جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، قدم له: على السيد صبح المدني رحمه الله -، الناشر: مطبعة المدني، عام النشر: ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م، (ص٥٠)، و البيطار، عبد الرزاق بن حسن بن إبراهيم البيطار الميداني الدمشقي (المتوفى: ١٣٣٥هـ)، حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، حققه وضفة وعلق عليه حفيده: محمد بهجة البيطار - من أعضاء مجمع اللغة العربية، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٣ هـ - ١٩٩٣ م، (ص ١٤٥٠).

(۲) الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى: ۱۲۷۰هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، المحقق: علي عبد الباري عطية، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ۱٤۱٥ هـ، (ج۹/ص ۱۱۲)، ينظر، ما قالة الرازي، مفاتيح الغيب، (ج۳۲/ص۸)، وابن عاشور، التحرير والتنوير، (ج۱۷/ص ۱۹۸).

(٣) ينظر: الشعراوي، للداعية الشيخ محمد متولي الشعراوي رحمه الله، الآيات الكونية ودلالتها على وجود الله تعالى، أشرف عليه واعتنى به: أحمد الزغبي، (ص: ٦٦).

فائدة مهمة: ناقش الشنقيطي في تفسيره، خلاف العلماء في معنى المضغة المخلقة وغير المخلقة، ثم ذكر ما ترجح له قائلاً: "وبذلك تعلم أن أولى الأقوال في الآية هو القول الذي لا تتاقض فيه؛ لأن القرآن أنزل ليصدق بعضه بعضا، لا ليتناقض بعضه مع بعض، وذلك هو القول الذي قدمنا عن قتادة والضحاك، وقد اقتصر عليه الزمخشري في الكشاف، ولم يحك غيره، وهو أن المخلقة هي التامة، وغير المخلقة هي غير التامة"، ينظر:الشنقيطي، أضواء البيان، (ج٤/ص ٢٦٨).

رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: « إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها ...» (۱) ويتخذ الجنين في بدء طور العظام المظهر الإنساني الذي يميزه عن غيره من الأجنة، كما يصف الحديث الشريف ذلك بكلمة «صورها» (۱) لذا قال ابن كثير: عند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَحَلَقُنَا ٱلْمُضَعَةَ عِظَمًا ﴾ "يعني شكلناها ذات رأس ويدين ورجلين بعظامها وعصبها وعروقها "(۱)

ه- كسوة العظام باللحم: ( العضلات والجلد ). قوله تعالى: ﴿ فَكَسَوْنَا اَلْمِظْكُمْ لَحُمّا ﴾، في الآية إشارة مرحلة الكساء باللحم تمثل نهاية لمرحلة من مراحل نمو الجنين، لتبدأ بعدها مرحلة النشأة بفترة من الزمن يدل عليها استعمال حرف العطف ﴿ مُمّ ﴾ الدال على الترتيب والتراخي في الزمن بين الأفعال التي يربط بينها، ففي هذا الطور يزداد تشكل الجنين على هيئة أخص (٤)، قال الشوكاني (٥): "أي أنبت الله سبحانه على كل عظم لحماً على المقدار الذي يليق به ويناسبه (١٠).

ويعتبر طور الكساء باللحم الذي ينتهي بنهاية الأسبوع الثامن نهاية أطوار مرحلة التخلق، كما اصطلح علماء الأجنة على اعتبار نهاية الأسبوع الثامن نهاية لمرحلة الحميل، ثم تأتي بعد هذه المرحلة مرحلة الجنين (٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتابا القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، (ج٤/ص ٢٠٣٧)، رقم الحديث: ٢٦٤٥.

<sup>(</sup>۲) ينظر:الدكتور، زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشرارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية، (ج٨٨/ص٤١)، و كيث. ل. مور جامعة تورنتو – كندا، عبدالمجيد الزنداني، مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوء الكتاب والسنة، (ج٥/ص٤).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص ٤٠٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر:الدكتور، زغلول النجار، من أسرار القرآن، الإشارات الكونية في القرآن الكريم ومغزي دلالتها العلمية، (ج٨٣/ص٤١)، و كيث. ل. مور جامعة تورنتو – كندا، عبدالمجيد الزنداني، مصطفى أحمد علم الأجنة في ضوء الكتاب والسنة، (ج٥/ص٧)، والزنداني، كتاب توحيد الخالق، (ص: ٨٦).

<sup>(°)</sup> الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني، ، فقيه مجتهد من كبار علماء اليمن، من أهل صنعاء، ولد بهجرة شوكان، من بلاد خولان، باليمن، كان يرى تحريم التقليد، له مصنفات نافعة منها، نيل الأوطار من أسرار منتقى الأخبار، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، إرشاد الفحول، ولد سنة: ١١٧٣هـ ومات سنة: ١٢٥٠هـ ه، ينظر: الزركلي، الأعلام: (ج٦/ص٢٩٨)، ومقدمة فتح القدير: (١ج/ص٥).

<sup>(</sup>٦) ينظر :الشوكاني، فتح القدير، (ج٣/ص ٦٨٣).

<sup>(</sup>٧) ينظر: كيث . ل . مور جامعة تورنتو - تورنتو - كندا، عبد المجيد الزنداني مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، (ج٩/ص ١٤).

## و) مرحلة النشأة خلقاً آخر. ثم أنشاناه خلقا آخر

النشأة مصدر مشتق من الفعل نشأ، ولها عدة معان منها:

۱. بدأ، ۲. نما، ۳. ارتفع ، ربا<sup>(۱)</sup>

وقد ورد عن علماء التفسير في هذه الآية المعنيان التاليان:

 $^{(7)}$  عطور الجنين إلى مخلوق ناطق سميع بصير ،  $^{(7)}$  نفخ الروح في الجنين  $^{(7)}$ 

وقد ورد حرف العطف ﴿ ثُمَّ ﴾ مع ﴿ أَنشَأْنَهُ ﴾ في الآية ليفيد أن مرحلة النشأة تأتي بعد مرحلة الكساء باللحم على التراخي في الزمن بصورة تدريجية.

### خصائص مرحلة النشأة:

1 - التطور للأعضاء والأجهزة: تتميز مرحلة الحميل ببداية تكون الأعضاء وظهورها، بينما تتسم مرحلة الجنين اللاحقة لها بتهيئة الأعضاء والأجهزة المختلفة للقيام بوظائفها، وهذا هو المعنى الذي أشار إليه المفسرون: يصبح الإنسان كائناً ناطقاً سميعاً بصيراً.

٢ - نفخ الروح: تشير النصوص القرآنية والنبوية على أن الروح قد تنفخ في مرحلة الجنين، ومعنى ذلك أن الحياة التي تكون قبل ذلك حياة من نوع آخر أطلق عليها علماء المسلمين "الحياة النباتية".
 ٣ - التغيرات في مقاييس الجسم، واكتساب الصورة الشخصية: تحدث هذه العمليات كما هو مذكور في الآية التالية: ﴿ اللَّذِى خَلْقَكَ فَسَوَنكَ فَعَدَلكَ ﴿ فَي صُورَةٍ مَا شَآةَ رَكِبُك ﴾ [سورة الانفطار: ٧ - ٨] فكلمة ﴿ فَسَوَنكَ ﴾ في الآية الكريمة تعني جعل الشيء مستوياً ومستقيماً ومهيأً لأداء وظائفه،

وتعني كلمة ﴿ فَعَدَلُكَ ﴾ تغير الشكل والهيئة لتكوين شيء محدد وتبدأ التسوية خلال طور العظام.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن منظور ، لسان العرب ، (ج ۱ /ص ۱۷۰) ، و الفيروزآبادى ، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروزآبادى (المتوفى: ۸۱۷هـ) ، القاموس المحيط ، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة ، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي ، الناشر : مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت – لبنان ، الطبعة: الثامنة ، محمد نعيم العرقسُوسي ، (ج ١ /ص ٥٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الطبري، جامع البيان، (ج۱۹/ص ۱۷)، و الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي (المتوفى: ٣٣٣هـ)، تفسير الماتريدي (تأويلات أهل السنة، المحقق: د. مجدي باسلوم، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٦ هـ – ٢٠٠٥ م، (ج٧/ص ٤٥٦)، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج٣١/ص ١١٠).

#### الخلاصة:

ومما تقدم يتضح أن كلمة ﴿ أَنشَأْنَهُ ﴾ يحسب استعمالها في القرآن الكريم تشمل أوضح التطورات والتغيرات الخارجية والداخلية في الملامح خلال المرحلة السادسة من التخلق البشري، وتنطبق المعاني الثلاثة لكلمة (نشأة) بشكل بين ومفهوم على هذه المرحلة.

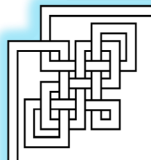
فما ورد بمعنى "بدأ" يصف لنا بداية عمل الأعضاء والأجهزة المختلفة حيث نجد أن الكلية قد بدأت في تكوين البول، وبدأ مخ العظام في تكوين خلال الدم،...، وما إلى ذلك .. وأما معنى "ثما" فإنه يبين النمو السريع والتطور الشامل في أعضاء وأجهزة الجسم خلال هذه المرحلة.

وأما المعنى" ارتفع ، وربا" فإنه يصف تلك الزيادة الواضحة والسريعة جداً في طول الجنين ووزنه، والتي تبدأ في الأسبوع الثاني عشر .....

ولذا فإن مصطلح (نشأة) ينطبق بصورة دقيقة ومناسبة للغاية في وصف مرحلة الجنين (١).

£0 D

<sup>(</sup>۱) ينظر: كيث. ل. مور، جامعة تورنتو - كندا، و عبدالمجيد الزنداني، و مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، (ج٦/١٠١)، بتصرف شديد.





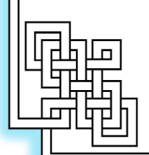
# الفضايالاقال

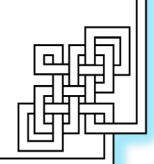
الصفات المتعلقة بأعمال القلوب.

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: الإيمان وأثره في إصلاح الفرد المجتمع.

المبحث الثاني: الخشية والإشفاق والوجل وأثرها في إصلاح المجتمع.





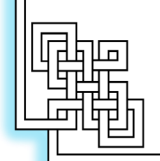


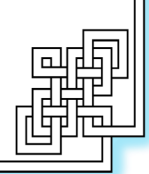
المبحث الأول: الإيمان وأثره في إصلاح الفرد المجتمع، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الإيمان لغة و اصطلاحاً.

المطلب الثاني: أسباب زيادة الإيمان و نقصانه.

المطلب الثالث: أثر الإيمان في إصلاح الفرد والمجتمع.





# المطلب الأول: تعريف الإيمان لغّة و اصطلاحًا:

أضاف الله الصفات المذكورة في مطلع السورة المباركة، إلى منزلة واسس من أسس الدين، لا ينالها الإنسان بمجرد الدخول فيه، وإنما تأتي بعد المثابرة والعمل الصالح حتى يرتقي ويصل لتلك الدرجة والمنزله، حينها حُقَّ أن يوصف بتلك المنزلة الرفيعة، وهي منزلة و صفة: الإيمان قال تعالى: ﴿ قَدْ أَنْكُمَ ٱلْمُزْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١].

ثم إنه سبحانه أعاد تلك الصفة في معرض المدح والثناء والتقابل بين الإيمان بآياته والكفر به، ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِنَهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٨ - ٥٩].

من خلال ما تقدم سأبين في هذا المطلب من خلال الآيتين المقصود: ب (الإيمان، لغة واصطلاحًا، والفرق بين مسمَّى الإيمان و الإسلام، فأقول وبالله التوفيق:

تعريف الإيمان لغّة: الإيمان مصدر " آمن " ، " وآمن " أصله من الأمن ضد الخوف.

يقال: آمن فلان العدو يؤمنه إيمانًا، فهو مؤمن، ومن هنا يأتي الإيمان بمعنى: جعل الإنسان في مأمن مما يخاف.

والغالب أن يكون الإيمان لغة بمعنى التصديق ضد التكذيب<sup>(۱)</sup>، يقال: آمن بالشيء إذا صدق به وآمن لفلان إذا صدقه فيما يقول، ففي التنزيل ﴿ وَمَاۤ أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ كُنَاصَدِقِينَ ﴾ [سورة يوسف: ١٧].

قال الأزهري (٢): "وأما الإيمان: فهو مصدر آمن إيمانا، فهو مؤمن، واتفق أهل العلم من اللغويين وغيرهم أن الإيمان معناه التصديق، قال الله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا ﴾

£ A C

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (المتوفى: ٣٩٥هـ)، معجم مقاييس اللغة، المحقق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، عام النشر: ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م، (ج١/ص ١٣٣)، وابن منظور، ولسان العرب، (ج١/ج٢١)، و ابن أبي العز، صدر الدين علي بن علي بن محمد بن أبي العز الحنفي، شرح الطحاوية في العقيدة السلفية، تحقيق أحمد محمد شاكر، الناشر: وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد – المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، (ح٢/ص ٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) الأزهري:، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور، كان رأساً في اللغة والفقه، عني بالفقه فاشتهر به أولا، ثم غلب عليه التبحر في العربية، من كتبه: التفسير، تفسير ألفاظ المزني، مات سنة: ۳۷۰ هـ، ينظر: الأنباري، عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله الأنصاري، أبو البركات، كمال الدين الأنباري (المتوفى: ۷۷۰هـ)، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، المحقق: إبراهيم السامرائي، الناشر: مكتبة المنار، الزرقاء – الأردن، الطبعة: الثالثة، ۱٤۰۰ هـ – ۱۹۸۰م، (ص، ۲۳۷)، والصفدي، صلاح الدين خليل بن أبيك بن عبد الله الصفدي (المتوفى: ۲۲۵هـ)، الوافي بالوفيات، المحقق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، الناشر: دار إحياء التراث – بيروت، عام النشر: ۲۵۰۱هـ - ۲۰۰۰م، (ج۲/ص۳۰).

[سورة الحجرات: ١٤] [(١). وقال الراغب الأصفهاني (٢): "قال تعالى: ﴿ وَمَا آنَتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوَكُنَا صَدِقِينَ ﴾ [سورة يوسف: ١٧] قيل: معناه: بمصدق لنا، إلا أن الإيمان هو التصديق الذي معه أمن (٣).

ومما يجدر التنبيه إليه أن الإيمان في لغة العرب يستعمل لازما ومتعديا؛ فإذا استعمل لازماً كان معناه أنه صار ذا أمن، وإذا استعمل متعديا، فتارة يتعدى بنفسه فيكون معناه التأمين، أي: إعطاء الأمان، تقول: آمنت فلانا إيمانا، وأمنته تأمينا، بمعنى واحد، قال تعالى: ﴿ وَءَامَنَهُم مِّنْ حَوْفِ ﴾ [سورة قريش: ٤] ومنه اسمه تعالى: "المؤمن"؛ لأنه أمن عباده من أن يظلمهم، أو جعل لهم الأمن، وتارة يتعدى بالباء أو اللام، فيكون معناه التصديق، كقوله تعالى: ﴿ قُولُوا ءَامَنَا بِاللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: ١٣٦] ، ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمُ ﴾ [سورة البقرة: ٧٥] .

#### تعريف الإيمان في الإصطلاح:

بناء على ما سبق فالإيمان في اللغة يتضمَّن معنًى زائدًا على مجرَّد التصديق، والإقرار والاعتراف بالشيء، المستلزِم لقبول الخبر والإذعان لحكمه، فمعنى الإيمان شرعًا ـ اصطلاحاً وهو ما دلَّ عليه الكتاب والسُّنَّة وإجماع السلف الصالح من الأمَّة أنَّه:

قولٌ باللسان، واعتقادٌ وعمل بالجَنان - أي: القلب - وعملٌ بالجوارح يزيد بالطاعة وينقص المعصية (٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر :الأزهري، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (المتوفى: ۳۷۰هـ)، تهذيب اللغة، المحقق: محمد عوض مرعب، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى، ۲۰۰۱م، (ج١٥/ص ٣٦٨).

<sup>(</sup>۲) الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد بن المفضل الأصبهاني، أبو القاسم، الملقب بالراغب، صاحب التصانيف، تحقيق البيان في تأويل القرآن، الذريعة إلى مكارم الشريعة، أفانين البلاغة وغيرها، مات سنة: ٢٠٥هـ، ينظر: السيوطي، بغية الوعاة، (ج٢/ص ٢٩٧)، و الحاج خليفة، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني المشهور باسم حاجي خليفة أو الحاج خليفة (المتوفى: ٢٠١هـ)، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، الناشر: مكتبة المثنى، تاريخ النشر: ١٩٤١م، (ج الص ٤٤٧)، وسليم الباباني، إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ١٣٩٩هـ)، هدية العارفين أسماء الموافين وآثار المصنفين، الناشر: طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٩١).

<sup>(</sup>٤) ينظر:الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن،(ص:٩١)، و د عثمان جمعة ضميرية، مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، تقديم: الدكتور/ عبد الله بن عبد الكريم العبادي، الناشر: مكتبة السوادي للتوزيع، الطبعة: الثانية ١٤١٧هـ- ١٩٩٦م،(ص: ٨٦).

<sup>(</sup>٥)ينظر: الآجُرِّيُ، أبو بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُرِّيُ البغدادي (المتوفى: ٣٦٠هـ)، الشريعة، المحقق: المحقق: المحتور عبد الله بـن عمـر بـن سـليمان الـدميجي، الناشـر: دار الـوطن – الريـاض / السـعودية، الطبعـة: الثانية، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩ م، (ج٢/ ٤٢٢ص)، و اللالكائي، أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري=

تنبيه: الفرق بين مسمَّى الإيمان و الإسلام: في الشرع: الإيمان على حالتين:

الحالة الأولى: أن يُطلق الإِيمان على الإفراد غير مقترن بذكر الإسلام، فحينئذٍ يراد به الدين كله، كقوله - عز وجل -: ﴿ اللهُ وَلِيُ اللَّذِينَ عَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٧] وهذا المعنى هو الذي قصده السلف بقولهم رحمهم الله: "إن الإِيمان اعتقاد، وقول، وعمل، وإن الأعمال كلها داخلة في مُسمَّى الإِيمان.

الحالة الثانية: أن يطلق الإيمان مقروناً بالإسلام، وحينئذٍ يُفسَّر الإيمان بالاعتقادات الباطنة: كالإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، كقوله -عز وجل: وَالَّذِيكَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ [سورة البقرة: ٨٦] ويُفسَّر الإسلام بأعمال الجوارح الظاهرة: كالنطق بالشهادتين والصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، وغير ذلك من الأعمال، كقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ المُسْلِمِينَ وَالْمُولِمِينَ وَالْمُولِمِينَ ﴾ [سورة الأحرزاب: ٣٥]، فالإيمان والإسلام إذا افترقا اجتمعا، وإن اجتمعا افترقا، وذلك كالفقير والمسكين، إذا أفرد أحدهما تناول الآخر، وإذا جمع بينهما كان لكل واحدٍ مسمى يخصه (١).

قال ابن كثير عند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَكَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَكَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ المورة الذاريات ٣٥ – ٣٦] احتج بهذه من ذهب إلى رأي المعتزلة ممن لا يفرق بين مسمى الإيمان والإسلام، لأنه أطلق عليهم المؤمنين والمسلمين، وهذا الاستدلال ضعيف لأن هؤلاء كانوا

<sup>=</sup>الرازي اللالكائي (المتوفى: ١٨٤ه)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تحقيق: أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، الناشر: دار طيبة – السعودية، الطبعة: الثامنة، ٢٠٠٣ه / ٢٠٠٣م، (ج٤/ص ٩١١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ۲۲۸هـ)، الإيمان، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي، عمان، الأردن، الطبعة: الخامسة، ۲۱۱هـ/۱۹۹۲م، (ص:۷-۱۱)، و الحافظ الحكمي، حافظ بن أحمد بن علي الحكمي (المتوفى: ۱۳۷۷هـ)، معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، المحقق: عمر بن محمود أبو عمر، الناشر: دار ابن القيم – الدمام، الطبعة: الأولى، ۱٤۱۰هـ – ۱۹۹۰م، (ج۲/ ۵۹۷).

<sup>(</sup>٢) المعتزلة: هم أتباع واصل بن عطاء الذي اعتزل مجلس الحسن البصري، هم في الصفات جهمية ينفونها، وفي القدر قدريَّة يقولون: أعمال العباد مخلوقة لهم، وينكرون رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة، ويوجبون على الله الثواب والعقاب والصلاح والأصلح، ويقدمون العقل على النقل، ولهم أصول خمسة: التوحيد، والعدل، والوعد والوعيد، والمنزلة بين المنزلتين، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. وهذه الأصول الخمسة يجمع الكل عليها، ومَن لم يقل بها جميعاً فليس معتزلياً بالمعنى الصحيح. ينظر: العمراني، يحيى بن أبي الخير العمراني، الانتصار في الرب على المعتزلة القدرية الأشرار، تحقيق سعود بن عبد العزيز الخلف، الناشر أضواء السلف، سنة النشر ١٩٩٩م، مكان النشر الرياض، (ج١/ص ٢٩)، ابن أبي العز الحنفي، شرح العقيدة الطحاوية، (ج٢/ص ٢٩٧).

قوماً مؤمنين، وعندنا أن كل مؤمن مسلم ولا ينعكس فاتفق الاسمان هاهنا لخصوصية الحال، ولا يلزم ذلك في كل حال"(١).

وخلاصة ما تقدم: فالإسلام هو الأعمال الظاهرة، والإيمان هو الأعمال الباطنة، وذلك في حالة الاجتماع كما في حديث جبريل؛ فإنه فسر الإسلام بالأعمال الظاهرة والإيمان بالأعمال الباطنة أما إذا أطلق أحدهما فإنه يدخل فيه الآخر، فإذا جاء الإسلام وحده فتدخل فيه الأعمال الباطنة والأعمال الظاهرة، كما في قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَاللَّهِ الْإِسلام : ﴿ الإيمان بصع وإذا جاء الإيمان وحده يدخل فيه الإسلام، كما في قوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ الإيمان بضع وسبعون شعبة (۱۳).

فإذا اجتمعا افترقا، واذا افترقا اجتمعا.

<sup>(</sup>١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٧/ص ٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) قال القاضي عياض "البضع والبضعة بكسر الباء فيهما وفتحها هذا في العدد فاما بضعة اللحم فبالفتح لاغير والبضع في العدد ما بين الثلاث والعشر وقيل من ثلاث إلى تسع ... وأما الشعبة فهي القطعة من الشيء فمعنى الحديث بضع وسبعون خصلة"، شرح النووي على مسلم: (ج٢/ص؛).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان، (ج١/ص١١)، رقم الحديث: ٩، ومسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان، (ج١/ص ٦٣)، رقم الحديث: ٣٥. واللفظ لمسلم.

## المطلب الثاني: أسباب زيادة الإيمان و نقصانه:

هناك أسباب كثيرة إذا حصلت من العبد زاد بها إيمانه، ونمى وسار في طريق الكمال، ونال بها صفات المدح والكمال، وهناك أسباب أخرى إذا فعلها العبد نقص إيمانه وضعف وهوى نحو طريق الكفر والضلال.

وها نحن صرنا نعيش زمانًا يعزُ على الإنسان أن يستمسِك بإيمانه حينما يزيد، ولربما شكا كثيراً من قلبه المتقلِّب، ولربما تذكَّر زمانًا عاشه مرَّت عليه لحظاتٌ كان قلبه في سعادة تمنَّى تكرارها، ولربما تفكَّر وتذكَّر طاعاتٍ بدأت تزول شيئًا فشيئًا، ورأى من نفسه تهاونًا في كثيرٍ من الطاعات؛ فتارة ينظر في وتره، وتارة في صيامه، وأخرى في صلاته للضحى، وأخرى في بقية نوافله، وتارة في أذكاره، ... فيعيش حسرة و ندامة على ما فات.

وبجهد المُقل وقدر الطاقة، جمعت عشرة أسباب في زيادة الإيمان ونقصانه من كتب أهل العلم، و جعلتها على قسمين، قسم في زيادة الإيمان، والآخر في نقصانه، راجية من الله بها سبيل الدلالة لزيادة الإيمان والتحلي بها.

أسباب زيادة الإيمان.

## أولاً: العلم بأسماء الله الحسنى، وصفاته العُلَى ومعرفتها:

و يدلُّ على ذلك قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوُّا ﴾ [سورة فاطر: ٢٨].

فالعلماء أعرَف الناس بأسماء الله -تعالى - وصفاته، فإذا استحضر العالم أسماء الله في دعائه وفي جميع شؤون حياته، حصلت الخشية، إذ هي أثرٌ لقوة الإيمان في القلوب، وإلاَّ فالعلم الذي لا يُورِث هذه الخشية علم مدخُول (۱).

قال ابن رجب (٢): "فالعلم النافع ما عُرف العبد بربِّه، ودلَّه عليه حتى عرف ووحَّده وأنس به واستحى من قربه وعَبَده كأنه يراه، ولهذا قالت طائفة

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱هـ)، شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، الناشر: دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة: ١٣٩٨هـ/١٣٩٨م، (ص: ۱۷۲)، و ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٦/ص ٤٨٢).

<sup>(</sup>۲) ابن رَجَب، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب السّلامي البغدادي ثم الدمشقيّ، أبو الفرج، زين الدين، الإمام الحافظ المحدث الفقيه الواعظ، مصنفاته مشهورة منها، شرح جامع الترمذي، جامع العلوم والحكم، لطائف المعارف، مات سنة: ۷۹۰ هـ، ينظر: السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ۹۱۱ه)، ذيل طبقات الحفاظ، المحقق: الشيخ زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية، (ص: ۲٤۳)، وابن العماد، عبد الحي بن=

من الصحابة إن أول علم يرفع من الناس الخشوع"(١).

ولما تكلم أحد الناس عن معروف الكرخي (٢) في مجلس أحمد وقال عنه:" إنه قصير العلم " نهره أحمد وقال: " أمسك عافاك الله وهل يراد من العلم إلا ما وصل إليه معروف "(7)".

## ثانياً: التأمُّل في آيات الله الكونية ومخلوقاته:

التفكر والتأمل في الكون داع قوي للإيمان، لما في هذه الموجودات من عظمة الخلق الدال على على قدرة خالقها وعظمته، وما فيها من الحسن والانتظام، والإحكام الذي يحير الألباب، الدال على سعة علىم الله...، قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي عَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاَخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْتَ لِأُولِ الْأَلْبَبِ ﴾ السورة آل عمران: ١٩٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَفِي آنَفُسِكُمُ أَفَلا تُبْعِرُونَ ﴾ [سورة الذاريات: ٢١]، عن عامر بن عبد قيس رضي الله عنه قال: "سمعت غير واحد ولا اثنين ولا ثلاثة من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم يقولون: إن ضياء الإيمان أو نور الإيمان التفكر "(أ).

## ثالثاً: قراءة القرآن و تدبره:

فالمتدبر لا يزال يستفيد من علوم القرآن ومعارفه، ما يزداد به إيمانا، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهُمْ عَايَمُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٢] .

=أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي، أبو الفلاح (المتوفى: ١٠٨٩هـ)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، حققه: محمود الأرناؤوط، خرج أحاديثه: عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار ابن كثير، دمشق – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦ هـ – ١٩٨٦، ،(ج٨/ص ٥٧٩).

- (۱) ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي (المتوفى: ٧٩٥هـ)، فضل علم السلف على الخلف، دراسة وتحقيق: أبي مصعب طلعت بن فؤاد الحلواني، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، (ص:٧).
- (۲) معروف بن فيروز الكرخي، أبو محفوظ، أحد أعلام الزهاد والمتصوفين، كان من موالي الإمام علي الرضى بن موسى الكاظم، مات سنة :۲۰۰ه، ينظر:السُلَمي، محمد بن الحسين بن محمد بن موسى بن خالد بن سالم النيسابوري، أبو عبد الرحمن السلمي (المتوفى: ۲۱۶هه)، طبقات الصوفية، المحقق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ۱۹۱۹هه ۱۹۸۹م، (ص:۸۰)، و أَبُو نُعَيم، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (المتوفى: ۲۳۶هه)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الناشر: السعادة بجوار محافظة مصر، ۱۳۹۶هه ۱۹۷۶م، (ج۸/ص،۳۱۰).
- (٣) ينظر: ابن أبي يعلى، أبو الحسين ابن أبي يعلى، محمد بن محمد (المتوفى: ٥٢٥هـ)، طبقات الحنابلة، المحقق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار المعرفة بيروت، (ج١/ص ٣٨٢)، و ابن المِبْرَد، يوسف بن حسن بن أحمد بن حسن ابن عبد الهادي الصالحي، جمال الدين، ابن ابن المِبْرَد الحنبلي (المتوفى: ٩٠٩هـ)، بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم، تحقيق وتعليق: الدكتورة روحية عبد الرحمن السويفي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٢ م، (ص: ١٥٣).
  - (٤) السيوطي، الدر المنثور، (ج٢/ص ٤٠٩).



وكذلك إذا نظر إلى انتظامه وإحكامه، وأنه يصدق بعضه بعضا، ويوافق بعضه بعضًا، ليس فيه تتاقض ولا اختلاف تيقن أنه ﴿ لَا يَأْنِهِ ٱلبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مِّ تَزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ مَيدٍ ﴾ [سورة فصلت: ٢٤] ، قال ابن القيم (١): " فلو علم الناس ما في قراءة القرآن بالتدبر لاشتغلوا بها عن كل ما سواها، فإذا قرأه بتفكر حتى مر بآية وهو محتاجا إليها في شفاء قلبه كررها ولو مائة مرة ولو ليلة، فقراءة آية بتفكر وتفهم، خير من قراءة ختمة بغير تدبر، وتفهم وأنفع للقلب وأدعى الى حصول الايمان وذوق حلاوة القرآن، وهذه كانت عادة السلف يردد احدهم الاية الى الصباح (١).

## رابعاً: الإكثار من ذكر الله تعالى:

قال تعالى -: ﴿ النَّينَ اَمْتُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ اللَّهِ عَلْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [سورة الرعد: ٢٨] وفي حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه، مثل الحي والميت» ( ) فذكْرُ الله عز وجل فيه حياة القلوب، فيزداد إيمان العبد كلّما أكثر من ذكر ربّه، ويموت القلب وينقص إيمان العبد كلَّما كان بعيدًا عن ذكر ربه، وفي هذا علامة على الغفلة، قال تعالى في وصف المنافقين الذين مُلِئت قلوبهم كفرًا وبُعْدًا عن الله - تعالى -: ﴿ وَلا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [سورة النساء: ١٤٢]، قال عمير بن حبيب بن

<sup>(</sup>۱) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد الزرعي الدمشقي، أبو عبد الله، شمس الدين، أحد كبار العلماء، وألف تصانيف كثيرة منها، إعلام الموقعين، الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، روضة المحبين، ومات سنة: ۷۰۱ هـ، ينظر: ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ۷۷۸ه)، البداية والنهاية، المحقق: علي شيري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، الطبعة: الأولى ۱٤٠٨، هـ – ۱۹۸۸م، (ج١٤/ص ۲۷۲)، و ابن حجر، الدرر الكامنة، (٥ج/ص، ۱۳۷)، و يوسف بن إليان، يوسف بن إليان بن موسى سركيس (المتوفى: ١٣٥١هـ)، معجم المطبوعات العربية والمعربة، الناشر: مطبعة سركيس بمصر ١٣٤٦ هـ – ١٩٢٨ م، (ج١/ص ۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، مفتاح دار السعادة، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، (ج۱/ص ۱۸۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب فضل ذكر الله عز وجل، (ج٨/ص٨٦)، رقم الحديث: ٦٤٠٧.

خماشة (١) رضي الله عنه،: "الإيمان يزيد وينقص"، قيل له: وما زيادته وما نقصانه؟، قال: "إذا ذكرناه، وخشيناه، فذلك زيادته، وإذا غفلنا، ونسينا، وضيعنا، فذلك نقصانه" (٢).

وقال ابن تيمية  $^{(7)}$ : " الذكر للقلب مثل الماء للسمك فكيف يكون حال السمك إذا فارق الماء  $^{(2)}$ .

## خامساً: حضور مجالس الذكر والحرص عليها:

قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَدُ. ﴾ [سورة الكهف: ٢٨]

و في حديث حنظلة الأسيدي رضي الله عنه الطويل قال: نافق حنظلة، يا رسول الله فقال رسول الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «وما ذاك؟» قلت: يا رسول الله نكون عندك، تذكرنا بالنار والجنة، حتى كأنا رأي عين، فإذا خرجنا من عندك، عافسنا (٥) الأزواج والأولاد والضيعات (٦) نسينا كثيرًا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده إن لو تدومون على ما تكونون عندي، وفي

<sup>(</sup>۱) بضم المعجمة وتخفيف الميم، قال البخاري: بايع تحت الشجرة. وقال ابن السّكن: مدني له صحبة ...وهو جدّ أبي جعفر الخطميّ، ولم نجد له رواية عن النبيّ صلى اللّه عليه وسلّم من وجه ثابت. ينظر: البخاري، التاريخ الكبير، (ج٦/ص ٥٣٠)، و ابن حجر، الإصابة، (ج٤/ص ٥٩٣).

<sup>(</sup>۲) ابن أبي شيبة، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي (المتوفى: ٥٣٦هـ)، المصنف في الأحاديث والآثار، المحقق: كمال يوسف الحوت، الناشر: مكتبة الرشد – الرياض، الطبعة: الأولى، ١٠٩هـ، (ج٦/ص ١٦٠).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحراني، تقي الدين أبو العباس، شيخ الإسلام نادرة العصر، ذو التصانيف والذكاء، أما تصانيفه ربما تزيد على أربعة آلاف كراسة، منها، الفرقان بين أولياء الله وأولياء الشيطان، ومنهاج السنة، مات سنة ٧٢٨ هـ، ينظر: ابن عبد الهادي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن يوسف الدمشقي الحنبلي (المتوفى: ٤٤٧ه)، العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، المحقق: محمد حامد الفقي، الناشر: دار الكاتب العربي – بيروت، (ص: ١٨)، ابن شاكر، محمد بن شاكر بن أحمد بن عبد الرحمن بن شاكر بن هارون بن شاكر الملقب بصلاح الدين (المتوفى: ٤٧٦هـ)، فوات الوفيات، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر – بيروت، الطبعة: الأولى، (ج١/ص٤٧).

<sup>(</sup>٤) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، الوابل الصيب من الكلم الطبعة: الثالثة، الثالثة، الثالثة، ١٩٩٩م، (ص٤٨).

<sup>(°)</sup> المعافسة: المعالجة والممارسة والملاعبة، الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ٥٣٨ه)، ينظر: الفائق في غريب الحديث والأثر، المحقق: علي محمد البجاوي -محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار المعرفة - لبنان، الطبعة: الثانية، (ج٣/ص٥)، و ابن الأثير، النهاية، (ج٣/ص٢٦٣).

<sup>(</sup>٦) جمع ضيَّعة: وهي معاش الرجل من مال أو حرفة أو صناعة، ينظر: ابن الأثير، النهاية، (ج٣/ص:١٠٨).

الذكر، لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم، ولكن يا حنظلة ساعة وساعة» ثلاث مرات (١)

قال أبو الدرداء: "كان ابن رواحة يأخذ بيدي ويقول: «تعال نؤمن ساعة، إن القلب أسرع تقلبا من القدر إذا استجمعت غليانا"(٢)، وقال: عبد الله بن رواحة لصاحب له: " تعال حتى نؤمن ساعة". قال: أولسنا بمؤمنين؟ قال: " بلى، ولكنا نذكر الله فنزداد إيمانا"(٢).

قال ابن تيمية: "كان الصحابة رضي الله عنهم يجتمعون أحيانا يأمرون أحدهم يقرأ والباقون يستمعون، وكان عمر بن الخطاب يقول يا أبا موسى ذكرنا ربنا، فيقرأ وهم يستمعون "(٤).

#### أسباب نقصان الإيمان.

وبعد أن ذكرتُ بعض الأسباب في زيادة الإيمان، أود أن أعطف عليها بذكر بعض الأسباب التي تكون سببًا في نقصانه، وأقول قبل ذكرها: إن عدم تعاهد أسباب زيادة الإيمان، وإهمال تقويته، وترك العناية بذلك، يعد سبباً من أسباب نقص الإيمان، فإهمال الأمور التي سبقت الإشارة اليها، وعدم الاعتناء بها، يضعف الإيمان وينقصه، فكما أن المحافظة عليها سبب في الزيادة، فإهمالها سبب في النقص.

## أولاً: الجهل وهو ضد العلم:

الجهل من أعظم أسباب نقص الإيمان، كما أن العلم من أعظم أسباب زيادته، فالجاهل لفرط جهله وقلة علمه فإنه قد يُؤثر ما فيه فلاحه وصلاحه، وذلك لانقلاب الموازين عنده ولضعف

07

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب فضل دوام الذكر والفكر في أمور الآخرة والمراقبة وجواز ترك ذلك في بعض الأوقات والاشتغال بالدنيا، (ج٤/ص ٢١٠٦)، رقم الحديث: ٢٧٥٠.

<sup>(</sup>۲) ابن المبارك، أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي، التركي ثم المرْوزي (المتوفى: ۱۸۱هـ)، الزهد والرقائق، المحقق: حبيب الرحمن الأعظمي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، (ج۱/ص: ٤٩٠)، و ابن بَطَّة العكبري، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العُكْبري المعروف بابن بَطَّة العكبري (المتوفى: ٣٨٧هـ)، الإبانة الكبرى، المحقق: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، وآخرون، الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض، (ج٢/ص ٨٤٨).

<sup>(</sup>٣) البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ١٥٤ه)، شعب الإيمان، حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوي، الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣، (ج١/ص١٥٢).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى: ٧٢٨هـ)، مجموع الفتاوى، المحقق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، عام النشر: ١٤١٦هـ/١٩٩٥م، (ج٢٢/ص ٥٢١).

التصور فيه، فالعلم أصل لكل خير، والجهل أصل لكل شر، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا الشَّوَءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النحل : ١١٩]، قوله: بجهالة في الآيات أي جهالة من فاعلها بعاقبتها وإيجابها لسخط الله وعقابه وجهل منه لنظر الله ومراقبته له، فعن أبي العالية: أنه كان يحدث أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، كانوا يقولون: "كل ذنب أصابه عبد فهو بجهالة"(١).

## ثانياً: الغفلة و الإعراض و النسيان:

فكما أن التأمُّل والتفكر في مخلوقات الله سببٌ في زيادة الإيمان، فهذه الأمور الثلاثة سببا عظيم من أسباب نقص الإيمان، فمن اعترته الغفلة، وشغله النسيان، وحصل منه الإعراض، نقص إيمانه وضعف بحسب توافر هذه الأمور الثلاثة فيه أو بعضها، وأوجبت له مرض القلب أو موته باستيلاء الشهوات والشبهات عليه، فالغفلة قد ذمها الله في كتابه وأخبر أنها خلق ذميم من أخلاق الكافرين والمنافقين، فقال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَرَضُواْ بِالْمَيْوَةِ الدُّنِيَا وَالشَيْنَ عَمْ عَنْ اَيَئِنا عَفِلُونَ الكَافرين والمنافقين، فقال : ﴿ إِنَّ النَّيْنِ لا يَرْجُونَ لِقَآءَنا وَرَضُواْ بِالْمَيْوَةِ الدُّنِيَا وَالشَيْنَ عَالَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

وأما الأعراض، فقد أخبر الله في القران الكريم أن له آثارًا سيئة كثيرة وعواقب ونتائج وخيمة، منها: أن المعرض، إعراضه يسبب له عيشه الضنك والضيق دنيا وآخرة، كما في قوله: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ، وَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى ﴾ [سورة طه: ١٢٤].

و أما النسيان وهو: ترك الإنسان ضبط ما استودع، إما لضعف قلبه، وإما عن غفلة، ... فله أثر بالغ في الإيمان، فهو سبب من أسباب ضعفه، وبوجوده تقل الطاعات، وتكثر المعاصي (٢).

## ثالثاً: فعل المعاصي، وارتكاب الذنوب:

الإكثار من ذكر الله تعالى، من الطاعات وهو سبب في زيادة الإيمان، و فعل المعاصي، وارتكاب الذنوب له ضرر وسوء أثر بالغ على الإيمان (٣)، فالإيمان كما قال غير واحد من السلف:"

وترك الذنوب حياة القلوب.....وخير لنفسك عصيانها =



<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج٨/ص ٨٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر: عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر، زيادة الإيمان ونقصائه وحكم الاستثناء فيه، الناشر: مكتبة دار القلم والكتاب، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م، (ص: ٢٣٩)، و د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، الغفلة – مفهومها، وخطرها، وعلاماتها، وأسبابها، وعلاجها، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض، (ص:١٠).

<sup>(</sup>٣) ورحم الله ابن المبارك إذ قال:

رأيت الذنوب تميت القلوب.....ويتبعها الذلّ إدمانها

يزيد بالطاعة، وينقص بالمعاصي "(١) ، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَتُهُ. زَادَتُهُمْ ﴾ [سورة الأنفال: ٢]، وقال: ﴿ إِنَّمَا النَّبِيَّ ءُ زِكَادَةً فِي الْكُفْرِ ﴾ [سورة التوبة: ٣٧] والنصوص في هذا كثيرة.

# رابعاً: الدنيا و فتنها:

من أسباب نقص الإيمان وضعفه الاشتغال بعرض الحياة الدنيا الزائل، وشغل الأوقات فيها والانهماك في طلبها، والجري خلف ملذاتها وفتنها ومغرياتها، فمتى عظمت رغبة العبد فيها وتعلق قلبه بها ضعفت الطاعة عنده ونقص الإيمان بحسب ذلك، قال ابن القيم: "وعلى قدر رغبة العبد في الدنيا ورضاه بها يكون تثاقله عن طاعة الله وطلب الآخرة" (٢).

وقد بين الله خستها وحقارتها في غير ما آية من القران الكريم، فقال تعالى: ﴿ الله يَبَسُطُ الرِّزْقَ لِمَن وَقَدَ بِينَا الله خستها وحقارتها في غير ما آية من القران الكريم، فقال تعالى: ﴿ الله يَتُمُونَ لِقَآءَنا يَشَاءُ وَيَقَدِذُ وَفَرِحُوا بِالمُنْ وَاللَّه عَنْ اللَّه عَنْ اللَّه عَنْ اللَّه عَنْ اللَّه عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عنه عنه لما سمع الصحابة يونس: ٧-٨]، وفي حديث عمرو بن عوف الأنصاري رضي الله عنه عنه لما سمع الصحابة رضي الله عنهم بقدوم المال من البحرين، تعرضوا له عليه السلام بعد صلاة الغداة فقال: « فوالله لا الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشى عليكم أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم، فتنافسوها وتهلككم كما أهلكتهم» " .

وليس معنى هذا الإعراض عن الدنيا وتركها، فإن نعيم الدنيا بحد ذاته لا يذم مطلقاً، وإنما الذي يذم منها هو فعل الجهال، والعصيان والإشتغال بها عن الآخرة، واستعمال نعيمها في غير مرضاة الله تعالى، قال الحسن البصري<sup>(3)</sup>: "نعمت الدار كانت الدنيا للمؤمن؛ وذلك أنه عمل قليلا

<sup>=</sup>ديوان الإمام عبدالله بن المبارك، المتوفى سنة ١٨١ هجرية، شبكة مجاهد مسلم الإسلامية الدعوية، تحقيق: سعد كريم الفقى، دار اليقين للنشر والتوزيع مصر المنصورة، (ص:٢٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم هذا ص: ٤٩، قال ابن أبي العز بعد أن ذكر الأدلة على زيادة الإيمان ونقصانه:" فكيف يقال بعد هذا: إن إيمان أهل السماوات والأرض سواء ؟ وإنما التفاضل بينهم بمعان أخر غير الإيمان ؟ !"، ابن أبي العز، شرح الطحاوية في العقيدة، (ج٢/ص٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۵۱هـ)، الفوائد، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الثانية، ۱۳۹۳ هـ – ۱۹۷۳ م، (ص ۹۶: ۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الجزية، باب الجزية والموادعة مع أهل الحرب، (ج٤/ص: ٩٦)، رقم الحديث: ٣١٥٨، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، كتاب الزهد والرقائق، (ج٤/ص ٢٢٧٣)، رقم الحديث: ٢٩٦١.

<sup>(</sup>٤) الحسن البصري، الحسن بن أبي الحسن يسار، أبو سعيد، مولى زيد بن ثابت الأنصاري، وهو أحد العلماء الفقهاء الفصحاء الشجعان النساك، مات سنة: ١١٠ هـ، ينظر:أحمد بن حنبل، الزهد، (ص ٢٠٩)، و وكِيع، أبو بكر محمد بن خلف بن حيان بن صدقة الضبّي البغدادي، المملقب بِ "وَكِيع" (المتوفى: ٣٠٦هـ)، أخبار القضاة، المحقق: صححه وعلق عليه وخرّج أحاديثه: عبد=

وأخذ زاده منها إلى الجنة، وبئست الدار كانت للكافر والمنافق وذلك أنه تمتع ليالي وكان زاده منها إلى النار "(١) .

#### عاشراً: قرناء السوء:

هم أضر الناس على إيمان الشخص وسلوكه وأخلاقه، فمخالطتهم ومصاحبتهم سبب عظيم من أسباب نقص الإيمان وضعفه، وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الرجل على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل» (٢).

قال ابن عبد البر<sup>(۳)</sup>: "وهذا معناه والله أعلم أن المرء يعتاد ما يراه من أفعال من صحبه، والدين العادة، فلهذا أمر ألا يصحب إلا من يرى منه ما يحل ويجمل، فإن الخير عادة..."<sup>(٤)</sup>.

=العزيز مصطفى المراغي، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى بشارع محمد علي بمصر لصاحبها: مصطفى محمد، الطبعة: الأولى، ١٣٦٦هـ ١٩٤٧م، (ج٢/ص٣)، والذهبي، سير أعلام النبلاء، (٤/ ٥٦٣).

- (۱) أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ٢٤١هـ)، الزهد، وضع حواشيه: محمد عبد السلام شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م، (ص: ٢٣٠).
- (۲) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج۱۱/ص: ۳۹۸)، رقم الحديث: ۸۰۲۸، وأبو داود في سننه، سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس، أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السّجِسْتاني (المتوفى: ۲۷۰هـ)، المحقق: شعيب الأرنؤوط محَمَّد كامِل قره بللي، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ۱٤۳۰هـ د ۲۰۰۹ م، (ج۷/ص۲۰۶)، رقم الحديث: ۳۸۳۱ ، والترمذي في سننه، سنن الترمذي، أبواب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، (ج٤/ص١٦٧)، رقم الحديث: ۲۳۷۸، وقال: حديث حسن غريب، قال النووي: إسناده صحيح، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: وقال: حديث المنافية، المنافية، الثالثة، بيروت، لبنان، الطبعة: الثالثة، ۱۲۲هـ)، رياض الصالحين، المحقق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، الطبعة: الثالثة،
- (٣) ابن عبد البر: يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري، أبو عمر، يقال له حافظ المغرب، ألف كتاب، الاستيعاب في أسماء الصحابة، وصنف كتاب التمهيد، على موطأ مالك، تصنيفاً لم يسبق إليه، مات سنة: ٣٦٤هـ، ينظر: أَبُو الفِدَاء، عماد الدين إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد ابن عمر بن شاهنشاه بن أيوب، الملك المؤيد، صاحب حماة (المتوفى: ٣٣٧هـ)، المختصر في أخبار البشر، الناشر: المطبعة الحسينية المصرية، الطبعة: الأولى، (٢/ ١٨٧)،: (٣/٨٨)، و اليافِعي، أبو محمد عفيف الدين عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان اليافعي (المتوفى: ٣١٨هـ)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧م،
- (٤) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٤٤هـ)، بهجة المجالس وأنس المجالس، المحقق: محمد مرسي الخولي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت، سنة الطباعة: ٢٠٠٨، (ص: ١٥٩).

وهناك العديد من الأسباب والعوامل في زيادة الإيمان ونقصانه، ولعلي أكتفي بما ذكرت، وإن حصل بعض الإطالة في الموضوع؛ فإنما هو من باب الحرص على عرض أسباب زيادة الإيمان، ليتحلى بها العبد، ويبعد عن كل ما يخدش وينقص من إيمانه، والله الهادي إلى سواء السبيل.

# المطلب الثالث: أثر الإيمان في إصلاح الفرد المجتمع:

الأَتْرُ: محركة: بقية الشيء، جمعها آثَارٌ، وأُثُورٌ، الأخير بالضم، والأثر ما بقي من رسم الشيء، والتأثير: إبقاء الأثر في الشيء، وأثَّر في الشيء: ترك فيه أثرًا (١)، قال ابن منظور (٢): "والتأثير: إبقاء الأثر في الشيء، وأُثَّر فيه تأثيرا: ترك فيه أثراً "١).

فالفرد بلا إيمان ريشة في مهبّ الريح، لا تستقر على حال، ولا تسكن في قرار، أينما الريح تميلها تمل، الفرد بلا إيمان إنسان لا قيمة له ولا جذور، إنسان قلق، متبرّم، حائر، لا يعرف حقيقة نفسه ولا سر وجوده، لا يدري من ألبسه ثوب الحياة؟ ولماذا ألبسه إياه؟ ولماذا ينزعه عنه بعد حين؟ والمجتمع كذلك، المجتمع بلا إيمان مجتمع غابة وإن لمعت فيه بوارق الحضارة؛ لأن الحياة فيه للأقوى لا للأفضل والأفقه.

المجتمع بلا إيمان مجتمع تعاسة وشقاء وان زخر بأدوات الرفاهية من الرخاء.

المجتمع بلا إيمان مجتمع تافه مهين رخيص، غايات أهله لا تتجاوز شهوات بطونهم وفروجهم: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوَى أَمُّمْ ﴾ [سورة محمد: ١٢].

لذا أحبَّتُ الباحثة في هذا المطلب أن تُطِلَّ إطلالةً يسيرة على الثمار اليانعة، والنتائج الطيبة، التي يجنيها الفرد والمجتمع المؤمن في الحياة الدنيا والآخرة، ومن هذه الآثار و الثمار: الأولى: الاغتباط بولاية الله الخاصة: قال تعالى: ﴿ اللهُ وَلِيُ اللهِ عَنْهِ اللهِ البقرة: ٢٥٧].

71

<sup>(</sup>۱) ينظر: الخليل الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ١٧٠هـ)، كتاب العين، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال، (ج٨/٣٣٦ص)، و الرازي، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (المتوفى: ٣٦٦هـ)، مختار الصحاح، المحقق: يوسف الشيخ محمد، الناشر: المكتبة العصرية – الدار النموذجية، بيروت – صيدا، الطبعة: الخامسة، ٢٤١هـ / ١٩٩٩م، (ص١٣)، ومرتضى الزّبيدي، تاج العروس، (ج١٠/ص١٢).

<sup>(</sup>۲) ابن منظور: محمد بن مكرم بن علي، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور، له مصنفات كثيرة منها: لسان العرب، و مختار الأغاني، و نثار الأزهار في الليل والنهار، مات سنة: ۲۱۱ هـ، ينظر: الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى: ۲۲۵هـ)، نكث الهميان في نكت العميان، علق عليه ووضع حواشيه: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ۲۲۲۸ هـ – ۲۰۰۷ م، (ص۲۲۱)، و ابن حجر، الدرر الكامنة في، (ج٦/ص١٥)، السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ۱۱۹هـ)، حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار إحياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي وشركاه – مصر، الطبعة: الأولى ۱۳۸۷ هـ – المراح ۱۳۸۷).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور ، **لسان العرب** ، (ج٤/ص٥).

وهي أعظم ما تتافس فيه المتتافسون، وأجل ما حصله الموفقون.

وتلك الولاية لها أثرها في حياة الفرد والمجتمع فالولاية منبعها الإيمان بالله تعالى ولنتأمل إلى بعض أثار تلك الولاية:

١- الإخراج من الظلمات إلى النور، قال الله تعالى ﴿ اللهُ وَلِي اللَّهِ وَلِي النَّهِ وَلَى النَّهِ عِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّهِ تعالى ﴿ اللَّهُ وَلِي النَّهِ عَامَنُوا يُخْرِجُهُ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّهُ وَلِي اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلَى النَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالِكُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّذِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٢- نفي الخوف والحزن عنهم، قال تعالى: ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعَزَنُونَ ﴾
 يونس: ٦٢، ثم وصفهم بقوله: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴾ [سورة يونس: ٦٣].

7- محبة الله لهم، ففي الحديث عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن الله قال: من عادى لي ولياً (۱) فقد آذنته (۲) بالحرب...، فإذا أحببته: كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه...» (۱)

#### الثانية: الحياة الطيبة:

إنَّ من خصائص الإيمان، أنه يثمر طمأنينة القلب وراحته، وقناعته بما رزق الله، وعدم تعلقه بغيره، وهذه هي الحياة الطيبة، فإن أصل الحياة الطيبة راحة القلب وطمأنينته، وعدم تشوشه مما يتشوش منه الفاقد للإيمان الصحيح، قال الله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْقَى وَهُو مُوْمِنٌ فَلَنُحْيِنَهُ وَيَعْوَ طُيِّبَة ﴾ [سورة النحل: ٩٧]، إذن فإن طيبة الحياة وسعادتها بقدر الإيمان، وشقاوتها ونكدها بقدر الإعراض عن ذكر الله تبارك وتعالى، فهذه قاعدة مقررة، وليست العبرة بكثرة ذات اليد ولا بالقلة، ومما جاء في تفسير الحياة الطيبة: السعادة، ورد ذلك عن على، وابن عباس رضي الله عنهما، و فُسِّرت كذلك بالقناعة، قاله على وابن عباس والحسن بن على في قول له، و فُسِّرت

<sup>(</sup>۱) الوَليُّ: مأخوذ من الوَلْيُ، وهو القرب والدنو، ينظر: الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (المتوفى: ٣٨٨هـ)، غريب الحديث، المحقق: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، وخرج أحاديثه: عبد القيوم عبد رب النبي، الناشر: دار الفكر، الطبعة: ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م، (ج١/ص٧٢٥)، و الفيروزآبادي، القاموس المحيط، (ص: ١٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) أي أعلمته، ينظر:الفيروزآبادي، القاموس المحيط، (ص: ١١٧٥).

بالرزق الحلال الطيب...، كما قاله ابن عباس<sup>(۱)</sup>، والواضح أن ذلك كله داخل في مفهوم الحياة الطيبة، سواء ما ذكرته وما لم أذكره خشية الإطالة، وهذا ما أشار إليه ابن كثير بقوله:" والصحيح أن الحياة الطيبة تشمل هذا كله"<sup>(۲)</sup>.

وفي الحديث عنه عليه السلام، عبد الله بن عمرو بن العاص، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: «قد أفلح من أسلم، ورزق كفافا $\binom{7}{1}$ ، وقنعه الله بما آتاه».

نماذج ممن عاشت هذه الحياة: ولنقف بك أيها القارئ الكريم مع بعض هذه النماذج العظيمة:

1) أولهم وأفضلهم الرسول صلى الله عليه وسلم: سيد ولد آدم، وأفضل الخلق عند الله وأحبهم اليه، ومع ذلك كان يربط الحجر على بطنه من الجوع، ويمكث الشهر والشهرين ولا يدخل بيته إلا الأسودان التمر والماء . ولم يشبع من خبز الشعير، ولم يجلس على . خوان . مائدة . قط كما جلس من بعده، وسيرته العطرة شاهدة بهذا، ووجدها كذلك الصحب الكرام رضوان الله عليهم من بعده.

٢) إبراهيم بن أدهم (٥): يأخذ كسرة الخبز ثم يغمسها في النهر ويقول لأحد أصحابه: قال "يا أبا يوسف لو علم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه من النعيم والسرور لجالدونا بالسيوف، أيام الحياة

77 0

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى: ٣٢٧هـ)، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، المحقق: أسعد محمد الطيب، الناشر: مكتبة نزار مصطفى الباز – المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثالثة – ١٤١٩ هـ، (ج٧/ص ٢٣٠١)، و ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٥٥هـ)، زاد المسير في علم التفسير، المحقق: عبد الرزاق المهدي، الناشر: دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة: الأولى – ٢٢١هـ، (ج٢/ص ٥٨٢). (٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٤/ص ٥١٦).

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير:" الكفاف: هو الذي لا يفضل عن الشيء، ويكون بقدر الحاجة إليه، وهو نصب على الحال"، ابن الأثير، النهاية في غريب، (ج٤/ص ١٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب في الكفاف والقناعة، صحيح مسلم، (ج٢/ص ٧٣٠)، رقم الحديث: ١٠٥٤.

<sup>(°)</sup> إبراهيم بن أدهم بن منصور أبو إسحاق التميمي البلخي، مولده ببلخ ثم انتقل إلى بغداد، ثم خرج إلى الشام طلبا للحلال المحض، فأقام بها غازيا ومرابطا يلزم الورع الشديد والجهد الجهيد مع لزوم الزهادة إلى أن مات في بلاد الروم غازيا سنة: ١٦١ هـ، ينظر: الفَسوي، يعقوب بن سفيان بن جوان الفارسي الفسوي، أبو يوسف (المتوفى: ٢٧٧هـ)، المعرفة والتاريخ، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠١ هـ ١٩٨١م، (ج٢/ص٥٥٥)، و أبو حاتم البُسْتي، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبد، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى: ٣٥٤هـ)، مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، الناشر: دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع – المنصورة، الطبعة: الأولى ١٤١١ هـ - المنصورة، الطبعة: الأولى ١٤١١ هـ - المنصورة، الطبعة: الأولى ١٤١١ هـ - المنصورة، الطبعة: الأولى ١٤١١ هـ -

على ما نحن فيه من لذيذ العيش وقلة التعب، فقلت له يا أبا إسحاق طلب القوم الراحة والنعيم فأخطأوا الطريق المستقيم فتبسم ثم قال من أين لك هذا الكلام"(١).

قال ابن الجوزي (٢) معلقاً على هذا الخبر: "ولقد صدق ابن أدهم؛ فإن السلطان إن أكل شيئًا، خاف أن يكون قد طرح له فيه سم، وإن نام، خاف أن يغتال، وهو وراء المغاليق، لا يمكنه أن يخرج لِفَرْجة (٣)؛ فإن خرج، كان منزعجًا من أقرب الخلق إليه، واللذة التي ينالها تبرد عنده..."(٤).

ربما تكره النفوس من الأم ... رلة فَرْجة كحل العقال.

بن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي [ت: ٥٥٨ه]، المحكم والمحيط الأعظم، المحقق: عبد الحميد هنداوي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ – ٢٠٠٠ م، (ج٧/ص٣٩٧). (٤) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٩٥هـ)، صيد الخاطر، بعناية: حسن المساحى سويدان، الناشر: دار القلم – دمشق، الطبعة: الأولى ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م، (ص: ٢٩٩).

<sup>(</sup>۱) الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفى: ٣٤٤هـ)، المنتخب من كتاب الزهد والرقائق، المحقق: د. عامر حسن صبري، الناشر: دار البشائر الإسلامية بيروت / لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ – ٢٠٠٠م، (ص: ١٣٣)، و ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (المتوفى: ٧٥١هـ)، تاريخ دمشق، المحقق: عمرو بن غرامة العمروي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، عام النشر: ١٤١٥هـ م ١٩٩٥م، (ج٦/ص ٣٠٣).

<sup>(</sup>۲) ابن الجوزي، جمال الدين، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن علي الجوزي، مفخر العراق، له نحو ثلاث مئة مصنف، منها، تلبيس إبليس، غريب الحديث، زاد المسير، مات سنة: ٩٥٠ هـ، ينظر: الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي (المتوفى: ١٤٨هـ) ، تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، المحقق: الدكتور بشار عوّاد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي، الطبعة: الأولى، ٣٠٠٠م، (ج١٢/ص ١٠٠٠)، و ابن البغدادي، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (المتوفى: ٩٥٠هـ)، ذيل طبقات الحنابلة، المحقق: د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، الناشر: مكتبة العبيكان – الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ - ٢٠٠٥ م، (ج٢/ص ٢٦١).

<sup>(</sup>٣) قال بن سِيدَه: " والفَرْجة الراحة من حزن أو مرض، قال أمية بن أبي الصلت:

الثالثة: الإيمان سبب بقاء المجتمعات.

فالإيمان صمام أمان في بقاء المجتمعات واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ فِالْإِيمان صمام أمان في بقاء المجتمعات واستمرارها، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ اَمْتُواْ وَاَتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِظْلَمٍ وَأَهْلُهُا مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة هود: ١١٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ اَمْتُواْ وَاَتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ مِنَ السَّمَايِّ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة الأعراف: ٩٦، وغيرها من الآيات، ويظهر ذلك جليًا بذكر ضده ونقيضه كما قال الشاعر (١): وبضدها تببين الأشياء (٢).

ققد بيّن الله لنا في كتابه الكريم أوضح البيان حال الأمم قبلنا، والعجب أنه ما من أمة أهلكها الله تبارك تعالى إلا وهي في حال القوة!، فقوم نوح دمروا في وقت قوتهم وتمكنهم، وقوم عاد الذين قالوا: ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَّةً ﴾ [سورة فصلت: ١٥] قال الله تبارك وتعالى فيهم: ﴿ أَلَمْ رَكِيْفَ فَعَلَ رَبُّكِ بِعَادٍ ﴿ وَمَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَتعالى فيهم: ﴿ أَلَمْ رَكِيْفَ وَمَلَوْ السورة قالوا: ﴿ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَّةً ﴾ [سورة فصلت: ١٥] قال الله تبارك وتعالى فيهم: ﴿ وَمَعُودَ النّبِينَ جَابُوا الصّخر عِلَوا وسورة الفجر: ١٩ وأمود: ﴿ وَمَعُودَ النّبِينَ جَابُوا الصّخر عَلَى الله وبنوا وشادوا المصانع، وفرعون اليضاً متى أهلك؟ ومتى دمر الله هذه الأمة القبطية الفرعونية؟ دمرت وانهارت وسقطت وهي في أشد قوتها، عندما تكبر زعيمها، ذلك الرجل الذي بلغت به الوقاحة والجرأة على رب العالمين أن يقول: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَ مِن فَرِهِم وَمَا النازعات: ٢٤] إلى غير ذلك مما لا يخفى، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَ مِن فَرِهِم وَمَا النازعات: ٢٤] إلى غير ذلك مما لا يخفى، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَ مِن فَرِهِم وَمَا النازعات: ٢٤] إلى غير ذلك مما لا يخفى، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَ مَا عَلَيْ الله عَيْر ذلك مما لا يخفى، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَ مُنْ وَكُنْ الله عَيْر ذلك مما لا يخفى، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ النّبِينَهُمْ وَكَذَبُ الْمَا عَلَيْ الله الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَبُ اللهُ عَلَى المُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المُعَلَى المُعَلَى المُعَلَى المُعْلَى المُعْلَى

فالأمم قبلنا قد سادت وشادت وبنت، وبلغت من القوة ما بلغت، مع ذلك أُهْلكت وعُذّبت لا لضعف مادي، أو اقتصادي ... وإنما ذلك بسبب كفرهم وتمردهم على الله سبحانه وتعالى: وصدق الله القائل: ﴿ قَكُلًا أَخَذْنَا بِذَنْهِمٍ مِّ أَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخْسَفُنَا بِهِ ٱلأَرْضَ

<sup>(</sup>١) وهو أبو الطيب المتنبي.

<sup>(</sup>٢) وصدر البيت : ونَذيمُهُمْ وبهِمْ عَرَفْنَا فَضْلَهُ.

و المعنى نذيمهم: نذمهم ولولاهم ما عرفنا فضله لأن الأشياء إنما تتبين بضدها فلو كان الناس كلهم كراما مثله لم يعرف فضله. ينظر: المتنبي، أحمد بن حسين الجعفي المتنبي أبو الطيب، ديوان المتنبي، الناشر: دار بيروت للطباعة والنشر، سنة النشر، ١٤٠٣ - ١٩٨٣، (ص: ٣)، و أبو البقاء، أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري البغدادي محب الدين (المتوفى: ٢١٦هـ)، شرح ديوان المتنبي، المحقق: مصطفى السقا/إبراهيم الأبياري/عبد الحفيظ شلبي، الناشر: دار المعرفة – بيروت، (ج١/ص٢٢).

<sup>(</sup>٣) ومعشار الشيء: عشره، ينظر: أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأندلسي، (المتوفي ٤٥ ٧٤)، تحفة الأريب بما في القرآن من الغريب، تحقيق الدكتور جميل عبد الله عويضة، ١٤٣٠ه / ٢٠٠٩م، (ص: ٤٥)، و ابن الهائم، أحمد بن محمد بن عماد الدين بن علي، أبو العباس، شهاب الدين، ابن الهائم (المتوفى: ١٥٨٥ه)، التبيان في تفسير غريب القرآن، المحقق: د ضاحي عبد الباقي محمد، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، الطبعة: الأولى – ١٤٢٣ هـ، (ص: ٢٦٩).

وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَفْناً وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَنكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٠] وقال تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ قَكَانَ اللهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٤٧] وغيرها من الآيات (١).

ولعلي أقتصر بما ذكرت من آثار الإيمان وثماره مع كثرتها (٢)؛ خشية الإطالة وتناسقاً مع مباحث ومطالب البحث.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الرسالة النافعة للسعدي بعنوان، التوضيح والبيان لشجرة الإيمان، أبو عبد الله، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر بن حمد آل سعدي (المتوفى: ۱۳۷٦هـ)، (ص۸- ۱۰۱)، و مجدي الهلالي، نظرات في التربية الإيمانية، (ص: ۱۰. ۲۰)، وغيرهما.



<sup>(</sup>۱) ينظر: سفر الحوالي، سفر بن عبد الرحمن الحوالي، دروس للشيخ سفر الحوالي، مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية، (ج ۹۹/ص ٦).



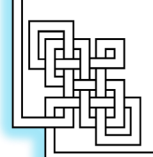


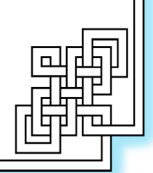
المبحث الثاني: الخشية والإشفاق والوجل وأثرها في إصلاح المجتمع. وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: معنى الخشية والإشفاق والوجل لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: الفرق بين الخشية والإشفاق والخوف والوجل.

المطلب الثالث: أثر الخشية والخوف والوجل والإشفاق في إصلاح الفرد والمجتمع.





### المطلب الأول: معنى الخشية والإشفاق والوجل لغة و اصطلاحاً:

لا تزال صفات المؤمنين تترى في هذه السورة المباركة، فقد نعتهم ووصفهم المولى عز وجل في مطلع السورة بعدة صفات، ثم مدحهم والثناء عليهم بصفات حميدة في ثنايا السورة.

وهذه النعوت والصفات ترقى بإيمان المرء وتوصله إلى درجة المراقبة لله تعالى، فلا خير في إنسان لا يتحلى بها ولو كان عالماً؛ إذ العلم الخشية كما هو معلوم.

قال تعالى واصفًا عباده المؤمنين بصفات الكمال و الجلال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ المؤمنون: ٥٧، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُونُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٦٠].

ولا شك أن معرفة الصفة من أرباب اللغة والبيان يزيد ايضاحاً، ويضيف مفهوماً، ويزيل لبساً، فأليك ما قاله أهل اللغة والبيان في معانى هذه الصفات لغة و صطلاحاً.

أولاً: تعريف الخشية: لغة و اصطلاحًا.

- تعريف الخشية لغة: قال ابن سِيدة (١): "خشيه خشيا، وخشية، وخشاة، ومخشاة، ومخشية، وخشيانا، وتخشاه، كلاهما:خافه. وهو خاش، وخش، وخشيان، والأنشى: خشيا، وجمعهما معا: خشاي (٢). وقال ابن منظور: "خشي: الخشية: الخوف، خشي الرجل يخشى خشية أي خاف (٣).

وقال الْجَوْهَري  $^{(2)}$ ": خشى: خشى الرجل يخشى خشية، أي خاف، فهو خشيان والمرأة خشياء  $^{(6)}$ .

71

<sup>(</sup>۱) ابن سِيدَه، علي بن إسماعيل، المعروف بابن سيده، أبو الحسن: إمام في اللغة وآدابها، كان ضريراً ، نبغ في آداب اللغة ومفرداتها، فصنف المخصص، وشرح ما أشكل من شعر المتنبي، مات سنة: ٤٥٨ هـ، القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي (المتوفى: ٢٤٦هـ)، إنباه الرواة على أنباه النحاة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار الفكر العربي – القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية – بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠١ هـ الفضل إبراهيم، الناشر: دار الفكر العربي أبياب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني (المتوفى: ١٤٠١هـ)، و التلمساني، شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني (المتوفى: ١٤٠١هـ)، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر – بيروت – لبنان، (ج٣/ص ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) ابن سيده، المحكم والمحيط الأعظم، (ج٥/ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور ، **لسان العرب**، (ج١٤/ص ٢٢٨).

<sup>(</sup>٤) الْجَوْهَرِي، إسماعيل بن حماد الجوهري، أبو نصر، كان يضرب المثل به في حفظ اللغة وحسن الكتابة، أشهر كتبه: الصحاح، وله كتاب في العروض، ومقدمته في النحو مات سنة: ٣٩٣ هـ، ينظر يباقوت الحموي، معجم الأدباء، (ج٢/ص٢٥٦)، و بن تغري بردي، يوسف بن تغري بردي بن عبد الله الظاهري الحنفي، أبو المحاسن، جمال الدين (المتوفى: ٤٧٨ه)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، الناشر: وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دار الكتب، مصر، (ج٤/ص ٢٠٧).

<sup>(°)</sup> الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (المتوفى: ٣٩٣هـ)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الناشر: دار العلم للملايين – بيروت، الطبعة: الرابعة ١٤٠٧ هـ – ١٩٨٧م، (ج٦/ص٢٣٢٧).

- تعريف الخشية إصطلاحاً: قال الجرجاني (۱): "تألم القلب بسبب توقع مكروه في المستقبل، يكون تارة بكثرة الجناية من العبد، وتارة بمعرفة جلال الله وهيبته. وخشية الأنبياء من هذا القبيل (۲).

وقال الراغب الأصفهاني: "الخشية: خوف يشوبه تعظيم، وأكثر ما يكون ذلك عن علم بما يخشى منه، ولذلك خص العلماء بها في قوله: إنما يخشى الله من عباده العلماء (").

#### ثانياً: تعريف الإشفاق لغة و اصطلاحًا:

- تعريف الشفقة لغة: الشَّفَق والشَّفقة: رِقَّة من نصح أو حُبِّ، يؤدِّي إلى خوف، والشَّفقة: الاسم من الإشفاق، وأَشْفَقْت عليه، فأنا مُشْفِق وشفيق، والشَّفق: الخوف، تقول: أنا مُشْفِق عليك، أي: خائف. و أنا مُشْفِق من هذا الأمر، أي: خائف و الشَّفق أيضًا الشَّفقَة، وهو أن يكون النَّاصح من بلوغ نُصْحه خائفًا على المنصبُوح، تقول: أَشْفَقْت عليه أن يناله مكروه، والشَّفِيق: النَّاصح الحريص على صلاح المنصوح.

قال بن سيدة: "وأشفق عليه حذر، وأشفق منه جزع، وشفق لغة، والشفق والشفقة: الخيفة من شدة النصح، والشفيق: الناصح الحريص على صلاح المنصوح"(٥).

#### - تعريف الشفقة اصطلاحًا:

قال الرَّاغب الأصفهاني: الإِشْفَاق عناية مختلطة بخوف؛ لأنَّ المشْفق يحبُّ المشْفق عليه، ويخاف ما يلحقه، قال تعالى: ﴿ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٤٩] ، فإذا عدي (بمن) فمعنى الخوف فيه أظهر، وإذا عدي بـ (في) فمعنى العناية فيه أظهر. قال تعالى: ﴿ قَالُوٓا إِنَّا كُنَّا مَبْلُ فِيٓ أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ [سورة الطور: ٢٦]، مشفقون منها..."(١).

<sup>(</sup>۱) الْجُرْجَاني، علي بن محمد بن علي، المعروف بالشريف الجرجاني، من كبار العلماء بالعربية، من مصنفاته المشهورة شرح المفتاح وشرح المواقف العضدية وشرح تذكرة الطوس، ومات سنة: ٨١٦ هـ، ينظر: السخاوي، المشهورة شرح المفتاح وشرح المواقف العضدية وشرح تذكرة الطوس، ومات سنة: ٨١٦ هـ، ينظر: السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ٣٢٨)، و الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة – بيروت، (ج٥/ص ٣٢٨)، و الشوكاني، البدر الطالع، (ج١/ص ٤٦٦).

<sup>(</sup>٢) الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني (المتوفى: ٨١٦هـ)، التعريفات، المحقق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، الطبعة: الأولى ١٤٠٣هـ -١٩٨٣م، (ص: ٩٨).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجوهري، تاج اللغة وصحاح العربية،  $(ج \circ / ص ١٨٧)$ ، والأزهري، تهذيب اللغة،  $( + \wedge / - )$ .

<sup>(</sup>٥) بن سيدة، المحكم والمحيط الأعظم، (ج٦/ص١٧١).

<sup>(</sup>٦) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٤٥٨).

و قال ابن القيم: "الإشْفَاق رِقَّة الخوف، وهو خوف برحمة من الخائف لمن يُخاف عليه، فنسبته إلى الخوف، نسبة الرَّافة إلى الرَّحمة، فإنَّها ألطف الرَّحمة وأرقُها" (١).

#### ثالثاً: تعريف الوجل لغة و اصطلاحًا:

- تعريف الوجل لغة: الفزع و الخوف<sup>(۲)</sup>.

قال نشوان الحميرى (٢): وَجِل: الوَجِل: الخائف. يقال: إنني منه لَوَجِلُ. و المصدر الوَجَل. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٥٢] " (٤).

قال الفيروزآبادي (٥): "الوَجَلُ، محرَّكةً: الخَوْفُ. وجِلَ، كفَرحَ "(٦).

#### - تعريف الوجل اصطلاحًا:

قال ابن القيم:" "رجفان القلب، وانصداعه لذكر من يخاف سلطانه وعقوبته، أو لرؤيته" $^{(V)}$ . وقال السيوطي: "استشعار عن خاطر ليس معه أمارة" $^{(A)}$ .

(۱) ابن القيم، مدارج السالكين، (ج١/ص ١٤٥).

- (٦) الفيروزآبادي، القاموس المحيط، (ج١/ص ١٠٦٧).
- (٧) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١هـ)، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م، (ج١/ص٥٠٨).
- (٨) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، المحقق: أ. د محمد إبراهيم عبادة، الناشر: مكتبة الآداب القاهرة / مصر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م، (ص:٢٠٤).



<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن سيده، المحكم والمحيط الأعظم، (ج٧/ص ٥٥٣).

<sup>(</sup>٣) نشوان بن سعيد الحميري، أبو سعيد، أو أبو الحسن، كان فقيها فاضلا عارفا باللغة والنحو والتاريخ وسائر فنون الأدب، فصيحا بليغا شاعرا مجيدا، استولى على قلاع وحصون، وقدّمه أهل جبل صبر حتى صار ملكا، وله تصانيف أجلها، شمس العلوم، الحور العين، أحكام صنعاء وزبيد، مات سنة: ٥٧٣ هـ، ينظر: ياقوت الحموي، معجم الأدباء، (ج٦/ص ٢٧٤٥). والسيوطي، بغية الوعاة، (ج٢/ص ٣١٢).

<sup>(</sup>٤) نَشُوان الحِمْيَري، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني (المتوفى: ٥٧٣هـ)، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، المحقق: د حسين بن عبد الله العمري – مطهر بن علي الإرباني ـ وآخرون، الناشر: دار الفكر المعاصر (بيروت – لبنان)، دار الفكر (دمشق – سورية)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ – ١٩٩٩م، (ج١١/ص ٧٠٨٠).

<sup>(</sup>٥) الفيروزآبادى، محمد بن يعقوب بن محمد بن إبراهيم بن عمر، أبو طاهر، مجد الدين الشيرازي الفيروزآبادي، من أئمة اللغة والأدب، أشهر كتبه، القاموس المحيط، وله، بصائر ذوي التمبيز في لطائف الكتاب العزيز، مات سنة: ٨١٧ هـ، ينظر: السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ٣٠٩هـ)، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة – بيروت، (ج٠١/ص ٢٧٢)، والشوكاني، البدر الطالع، (ج٢/ص ٢٧٢).

#### المطلب الثاني: الفرق بين الخشية والإشفاق والخوف والوجل:

عرفنا في المطلب السابق ما يتعلق بالخشية والإشفاق والوجل لغة واصطلاحاً، وأحب في هذا المطلب أن يطلع القارئ على الفروق اللغوية الدقيقة بين كلٍ من الخشية والإشفاق والخوف والوجل؛ ليكون على درايةٍ أكثر، والله أسأل التوفيق والسداد.

#### - أولاً الفرق بين الخشية و الشفقة:

قال أبو هِلَال العَسْكَرِي (1) مبيناً الفرق اللغوي الدقيق بينهما": إن الشفقة ضرب من الرقّة وضعف القلب ينال الإنسان، ومن ثمّ يقال للأم إنها تشفق على ولدها أي ترق له، وليست هي من الخشية والخوف في شيء، والشاهده قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النّينَ هُم مِّنْ خَشْيَة رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ ولو كانت الخشية هي الشفقة لما حسن أن يقول ذلك، كما لا يسحن أن يقول يخشون من خشية ربهم، ومن هذا الأصل قولهم ثوب شفق إذا كان رقيقا وشبهت به البدا؛ لأنها حمرة ليست بالمحكمة فقولك اشفقت من كذا معناه ضعف قلبي عن احتماله"(1).

#### ثانياً: الفرق بين الخشية والخوف:

ذكر ابن القيم: أن ألفاظ الخشية والخوف والوجل والرهبة ألفاظ متقاربة غير مترادفة، ثم شرع في ذكر الفرق بين الخشية والخوف قائلاً:" ... قيل: الخوف هرب القلب من حلول المكروه عند استشعاره.

<sup>(</sup>٢) أبو هِلَل العَسْكَري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، الفروق اللغوية، حققه وعلق عليه: محمد إبراهيم سليم، الناشر: دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة – مصر، (ص: ٢٤١).



<sup>(</sup>۱) أبو هِلَال العَسْكَرِي، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد ابن يحيى بن مهران العَسْكَري، نسبته الى عسكر مُكرَم من كور الأهواز، من كتبه، جمهرة الأمثال، ما تلحن فيه الخاصة، الفرق بين المعاني، مات ما بعد سنة: ٣٩٥ هـ، ينظر: أبو نعيم، أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (المتوفى: ٣٤هـ)، تاريخ أصبهان أخبار أصبهان، المحقق: سيد كسروي حسن، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٠ هـ- ١٩٩٩م، (ج١/ص ٣٢٣)، و البَاخَرْزي، علي بن الحسن بن علي بن أبي الطبيب الباخرزي، أبو الحسن (المتوفى: ٣٢٧هـ)، دمية القصر وعصرة أهل العصر، الناشر: دار الجيل، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ، (ج١/ص ٥٠٠)، و السمعاني، عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني المروزي، أبو سعد (المتوفى: ٢٥هـ)، الأنساب، المحقق: عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الطبعة: الأولى، ١٣٨٧ هـ ١٩٦٢ م، (ج٩/ص ٢٩٨).

والخشية أخص من الخوف، فإن الخشية للعلماء بالله، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَغْثَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُولُ ﴾ [سورة فاطر: ٢٨] فهي خوف مقرون بمعرفة، وقال النبي صلى الله عليه وسلم «إني أتقاكم لله، وأشدكم له خشية» (١).

فالخوف حركة، والخشية انجماع، وانقباض وسكون، فإن الذي يرى العدو والسيل ونحو ذلك له حالتان:

إحداهما: حركة للهرب منه، وهي حالة الخوف.

والثانية: سكونه وقراره في مكان لا يصل إليه فيه، وهي الخشية، ومنه: انخشى الشيء "(٢).

فبالجملة الخشية أعظم منزلة من الخوف، إذ تكون الخشية: خوف يشوبه تعظيم المخشي، مع المعرفة به، وأكثر ما يكون على علم بما يخشى منه ولذلك خَصَّ بها العلماء في آية إنما يخشى الله من عباده العلماء (<sup>(7)</sup>).

#### ثالثاً: الفرق بين الخوف و الوجل:

قبل أن نأتي إلى الفرق بين الخوف والوجل، لا بد أن يعرف القارئ الكريم معنى الخوف لغة واصطلاحاً، فأقول وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزمخشري، الكشاف، (ج٣/ص ٢١٠)، و السيوطي، معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم،، (ج١/ص ٢٠٤)، ابن عجيبة، البحر المديد، (ج٣/ص ٥٦٢).



<sup>(</sup>۱) لم أجد الحديث بها اللفظ الذي ذكره ابن القيم، وإنما ورد بصيغة أخرى في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها في قصة الثلاثة النفر الذين سألوا عن عبادة النبي صلى الله عليه وسلم وتقالوها، فنص الحديث، قال: « ... ما بال أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعه، فوالله إني لأعلمهم بالله، وأشدهم له خشية»، أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب من لم يواجه الناس بالعتاب، (ج٨/ص٢٦)، رقم الحديث: ١٠١٦، وأخرجه مسلم في صحيح، صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب علمه صلى الله عليه وسلم بالله تعالى وشدة خشيته، (ج٤/ص ١٨٢٩)، رقم الحديث: ٢٠٥٦، واللفظ للبخاري، وفي رواية في صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب بيان أن القبلة في الصوم ليس محرمة على من لم تحرك شهوته، (ج٢/ص ٧٧٩)، رقم الحديث: ١١٠٨، بلفظ، وأما والله، إني لأتقاكم لله، وأخشاكم له».

فائدة: ذكر ابن عجيبة حديثاً مقارباً للحديث الذي أورده ابن القيم، بلفظ "وفي الحديث عنه صلى الله عليه وسلم: «أعلمكم بالله أشدكم له خشية» فقال محقق الكتاب مستدركاً عليه:" قال الحافظ ابن حجر: لم أجده هكذا، وفي الصحيح: «أنا أعلمكم بالله وأشدُكم له خشيةً»، حاشية الكشاف (٣/ ٢١١)، ينظر: ابن عجيبة، أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي الحسني الأنجري الفاسي الصوفي (المتوفى: ١٢٢٤هـ)، البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، تحقيق: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الدكتور حسن عباس زكي – ط: ١٤١٩هـ، القاهرة، (ج٤/٧٥).

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، مدارج السالكين، (ج١/ص٥٠٧).

#### الخوف لغة:

- التعريف لغة: تدور مادة خوف حول الفزع والذعر، يقال: خاف يخاف خوفًا وخيفة، مخافة، ومنه التخويف والإخافة، والنعت منها خائف (١).
- الخوف اصطلاحًا: لا يخرج عن معناه في اللغة تقريبًا، فالراغب الأصفهاني يعرف الخوف بأنه: "توقّع مكروه عن أمارة مظنونة، أو معلومة، كما أنّ الرّجاء والطمع توقّع محبوب عن أمارة مظنونة، أو معلومة، ويضادّ الخوف الأمن، ويستعمل ذلك في الأمور الدنيوية والأخروية"(٢).

وعرفه الجرجاني بأنه: "توقع حلول مكروه، أو فوات محبوب"(٢٠).

وقال التفتازاني : "غم يلحق الإنسان مما يتوقعه من السوء" (°).

يتضح مما سبق أن الخوف شعور بالاضطراب وعدم الأمن نتيجة حدوث مكروه في الحال، أو توقع حدوثه في المستقبل.

#### - الفرق بين الخوف والوجل:

بعد ذكري التعريف لغةً واصطلاحاً للخوف، فلنأتي على الفرق بينهما فأقول:

فرق بينهما من له كان السبق في هذا المضمار، أبو هلال العسكري قائلاً: "أن الخوف خلاف الطمأنينة، وجل الرجل يوجل وجلاً، وإذا قلت ولم يطمئن ويقال: أنا من هذا على وجل ومن ذلك على طمأنينة، ولا يقال على خوف في هذا الموضع وفي القرآن ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ قُلُو مُهُم ﴾ [سورة الأنفال: ٢] أي إذا ذكرت عظمة الله وقدرته لم تطمئن قلوبهم إلى ما قدموه من الطاعة، وظنوا أنهم مقصرون فاضطربوا من ذلك، وقلقوا فليس الوجل من الخوف في شيء، وخاف مُتَعَدِّ ووجل غير مُتَعَدِّ وصيغتاهما مختلفتان أيضاً، وذلك يدل على فرق بينهما في المعنى "(١).

<sup>(</sup>٦) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، (ص: ٢٤٣).



<sup>(</sup>۱) ينظر: أبو هلال العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، الوجوه والنظائر، حققه وعلق عليه: محمد عثمان، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ - ٢٠٠٧ م، (ص: ٢٠٣)، و الرازي، مختار الصحاح، (ص: ٩٨)، وابن منظور، لسان العرب، (ج ٩ /ص ٩٩).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، (ص:٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، التعريفات، (ص: ١٠١).

<sup>(</sup>٤) السَعْد النَّقْتَازاني، مسعود بن عمر بن عبد الله التقتازاني، سعد الدين، من أئمة العربية والبيان والمنطق، ولد بتقتازان من بلاد خراسان، من كتبه، تهذيب المنطق، المطول في البلاغة، مقاصد الطالبين في الكلام، مات سنة: ٧٩٣ هـ، ابن حجر، الدرر الكامنة، (ج٦/ص ١١٢)، والشوكاني، البدر الطالع، (ج٣/٣).

<sup>(</sup>٥)المناوي، التوقيف على مهمات التعاريف، (ص: ١٦١).

المطلب الثالث: أثر الخشية والخوف والوجل والإشفاق في إصلاح الفرد و المجتمع: الأولى: حماية الفرد والمجتمع من الوقوع في الرذائل و الانحراف الخلقي:

ما أحوجنا في هذا الزمان الذي تيسّرت فيه المعاصي، وتجرأ فيه الناس على ربهم إلا من رحم الله، ما أحوجنا إلى الخشية و الخوف من الله، فمن خشي الله وخافه يضع نصب عينيه معية الله تعالى له، فاذا دعتُه نفسه الأمارة بالسوء إلى فعل ما يوجب سخط الله ذكرتُه نفسه اللوامة نظر الله إليه، وجعلته يخشاه كأنه يراه، حينها ينشأ أفراد و آجال ومجمتعات طاهرة نقية، ولست مبالغة حين أقول: إنها أطهر من ماء السماء، وليتأمل معي القارئ الكريم ما حكاه الله علينا في كتابه العزيز عن نبيه يوسف عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام، حينما دعته زوجة العزيز، وقد تهيأت له كل أسباب الفاحشة ودواعيها (۱)، ولكنه صرخ بأعلى صوته في وجهها معاذ الله، قال تعالى: ﴿ وَرَوَدَتُهُ النِّي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَشِهِ وَعَلَقَتِ الْأَبُورَبَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ الله إِنَّهُ رَقِ آخَسَنَ مَثُواكً إِنَّهُ لَا يُعْلِحُ وَالطَهُ مِن فَي وَهِ الله المورة يوسف: ٢٣].

كذلك ما حدَّث به النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه عن الثلاثة النفر الذي آواهم المبيت إلى الغار ... ومن هولاء: ذلك الشاب الذي كان يراود ابنت عمه ...، فلما تمكَّن منها ذكرته بالله عز قائلة له :"اتق الله ولا تفض (٢) الخاتم إلا بحقه"(٣) فقام خائفاً وجلاً من الله عنها.

<sup>(</sup>۱) فالشباب والقوة والشهوة متوفرة؛ فقد كان في عنفوان شبابه، وهو يحتاج لتصريف شهوته وهو عزب، ولا مصرف له حلال، وقد بذلت له ولم يسع إليها.. والمرأة جميلة؛ فهي زوجة العزيز ومثله لا يتزوج إلا بأجمل النساء، ولا خوف من العقوبة؛ فالمرأة هي الطالبة والراغبة، وقد طلبت وأرادت بل وراودت، فكفته مؤنة التلميح أو التصريح بالرغبة ومنها كذلك: أنها أغلقت الأبواب عليهما ليكونا في مأمن، ولترفع عنه حرج الخوف من الفضيحة، ثم هو غريب في بلد لا يعرفه أحد؛ فلا خوف من أن يفتضح، وهو خادم وهي سيدته، فهو تحت سلطانها وقهرها، فيخاف إن لم يجبها أن يطوله أذاها.

ينظر: الوطبان، د عبد الله بن عبد الرحمن الوطبان، معالم على طريق العفة، تقديم: فضيلة الشيخ الدكتور ناصر بن سليمان العمر، الناشر: مكتبة الصفدي، عام النشر: ١٤١٢ هـ، (ص: ٢٦)، و غلوش، أحمد أحمد غلوش، دعوة الرسل عليهم السلام، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م، (ص: ٢٠٤).

<sup>(</sup>۲) هو كناية عن الوطء، وفض الخاتم والختم إذا كسره وفتحه، ينظر: أبو عُبيْد، أبو عُبيد القاسم بن سلاّم بن عبد الله الهروي البغدادي (المتوفى: ۲۲۶هـ)، غريب الحديث، المحقق: د. محمد عبد المعيد خان، الناشر: مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد – الدكن، الطبعة: الأولى، ۱۳۸٤ هـ – ۱۹٦٤ م، (ج٤/ص ٣١)، وابن قُتيْبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۲هـ)، غريب الحديث، المحقق: د. عبد الله الجبوري، الناشر: مطبعة العانى – بغداد، الطبعة: الأولى، ۱۳۹۷، (ج٢/ص ٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب إذا اشترى شيئا لغيره بغير إذنه فرضي، (ج٤/ص ١٧٢)، رقم الحديث: ٣٤٦٥، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب قصة=

الثانية: تكدير السيئات وعدم التلذذ بها.

إنَّ القلب الممتلىء بالخشية والخوف من الله، يقود إلى تكدير السيئات وعدم التلذذ بها، فهو يشعر بالخيبة والندم حياء من الله تعالى، إذ أنه اقترف ما يغضب الله عنه، فيقمع الشهوات، ويُكَدِّرُ اللذات، فتصير المعاصي المحبوبة عنده مكروهة، كما يصير العسل مكروهاً عند من يشتهيه إذ علم أن فيه سماً، فتحترق الشهوات بالخوف، وتتأدب الجوارح، ويذل القلب ويستكين"، وليس المقصود تكدير اللذات المُحرَّمة؛ لأنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم وهو سيد الخائفين استَمْتَعَ بمباحات الدنيا (۱)، وهو القائل: عليه السلام من حديث أنس رضي الله عنه: «حبب إلى النساء، والطيب، وجعل قرة عيني في الصلاة » (۱).

#### ثالثاً: الأمان من عذاب الله.

عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « عينان لا تمسهما النار: عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله» .

وحسبي في هذا المقام الوجيز، أن أنظر ومحبي بعين المتأمل في حديث رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم إلى موقفين:

الأول: جمع عليه السلام بين عينين، عين العالم العابد الزاهد الخائف الوجل من خشية الله، وبين

وت، الطبعة: الثالثة

<sup>=</sup>أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالح الأعمال، (ج٤/ص ٢١٠٠)، رقم الحديث: ٢٧٤٣، من حديث ابن عمر رضى الله عنهما، و اللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج٤/ص١٥٦)، و ابن قدامة المقدسي، نجم الدين، أبو العباس، أحمد بن عبد الرحمن بن قدامة المقدسي (المتوفى: ٦٨٩هـ)، مُخْتتصَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِينْ، قدم له: الأستاذ محمد أحمد دهمان، الناشر: مكتبَةُ دَارِ البيَانْ، دمشق، عام النشر: ١٣٩٨ هـ – ١٩٧٨ م، (ص: ٣٠٣)، و التويجري، محمد بن إبراهيم بن عبد الله التويجري، موسوعة فقه القلوب، الناشر: بيت الأفكار الدولية، (ج٢/ص ١٩٨٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج١٩/ص ٣٠٥)، رقم الحديث: ١٢٢٩٣، والنساني في سننه الكبرى، السنن الكبرى، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، (ج٨/ص ١٤٩)، رقم الحديث: ٨٨٣٧، حسنه الحافظ في التلخيص الحبير، ينظر:أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٠٨هـ)، التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٩هـ. ١٩٨٩م، (ج٣/ص ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، باب ما جاء في فضل الحرس في سبيل الله، (ج٣/ص٢٧٧)، رقم الحديث: ١٦٣٩، وقال: حسن غريب، وصححه الألباني في مشكاة المصابيح، التبريزي، محمد بن عبد الله الخطيب العمري، أبو عبد الله، ولي الدين، التبريزي (المتوفى: ٧٤١هـ)، مشكاة المصابيح، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي – بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٩٨٥، (ج٢/ص١١٥).

عين الباذل نفسه المقتحم ساحات الوغى المجاهد للكفار، قال الطيبي (1): "قوله: « عين بكت» هذا كناية عن العالم العابد المجاهد مع نفسه لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوُّا ﴾ [سورةفاطر: ٢٨] حيث حصر الخشية فيهم غير متجاوز عنهم، فحصلت النسبة بين العينين؛ عين مجاهد مع النفس والشيطان وعين مجاهد مع الكفار، والخوف والخشية مترادفان "(1).

الثاني: "قوله عليه السلام: «عين بكت»، الإطلاق في الحديث ولو كان البكاء في العام مرة، فالعين التي ذرفت الدمع من خشية الله، لهى ناجية بإذن الله، قال سفيان الثوري ": البكاء عشرة أجزاء: جزء لله، وتسعة لغير الله، فإذا جاء الذي لله في العام مرة، فهو كثير "(3).

رابعاً: حماية الفرد والمجتمع من الصفات الذميمة كأكل المال الحرام والرشوة و المحسوبية..

المعاصي التي يقترفها المرء في حياته لا تقف آثارها المدمِّرة على ذات الفرد، بل تتعدّاه إلى المجتمع كلّه؛ وذلك لأنّ قوام الحياة وصلاحها يكون بالاستقامة على أوامر الله سبحانه، والالتزام بشريعته التي ارتضاها لخلقه، ومن هنا فإنّ كلّ انحرافٍ عن جادّة الصواب،إنّما هو تيهٌ في الشقاء، وإغراقٌ في الجهالات.

إنني وأنا أسطر كلماتي في بحثي هذا ليتقطع قلبي ألمًا على بلد الإيمان والحكمة، إذ نُزِعَ الخوف من الله والخشية منه من قلوب بعض الناس، فلا يتورعون عن أكل الحرام الصرف فضلاً عن

(P) VI P

<sup>(</sup>۱) الطيبي، الحسين بن محمد بن عبد الله، شرف الدين الطيبي، قال ابن حجر: كان آية في استخراج الدقائق من القرآن والسنن، كانت له ثروة طائلة من الإرث والتجارة، فأنفقها في وجوه الخير، حتى افتقر في آخر عمره، من كتبه، التبيان في المعاني والبيان، الخلاصة في معرفة الحديث، شرح مشكاة المصابيح، مات سنة: ٣٤٧ هـ، ابن حجر، الدرر الكامنة، (ج٢/ص١٨٥)، و ابن العماد، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، (ج٨/ص٢٣٩). (٢) المباركفوري، محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري أبو العلا، تحفة الأحوذي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، (ج٥/ص٢٢١)، و الهروي، علي بن (سلطان) محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري (المتوفى: ١٠١٤ه)، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الناشر: دار الفكر، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى،

<sup>(</sup>٣) الثوري، سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، أبو عبد الله، أمير المؤمنين في الحديث، له من الكتب، الجامع الكبير، الجامع الصغير كلاهما في الحديث، مات سنة ١٦١هـ، ينظر: ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (المتوفى: ٣٢٠هـ)، الطبقات الكبرى، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٦٨ م، (ج٦/ص ٣٧١)، و الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ٣١٠هـ)، تاريخ الطبري تاريخ الرسل والملوك، الناشر: دار التراث – بيروت، الطبعة: الثانية – ١٣٨٧ هـ، (ج١١/ص ٢٥٨)، والذهبي، (ج٧/ص ٢٢٩). (٤) ينظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج٧/ص ٢٥٨)، و الزهراني، أبو ياسر محمد بن مطر بن عثمان آل مطر الزهراني (المتوفى: ٢٤١٧هـ)، صفحات مشرقة من حياة السلف، سفيان بن سعيد الثوري، الناشر: دار الخضيري، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، (ص: ١٢٠).

المال المشبوه، ويتقلد بعضهم المناصب العليا في الدوله على حساب الأكفاء ...، مما أدى وساعد في انتشار الشر المستطير في البلاد، نسأل الله أن يردنا إليه رداً جميلاً.

النبي صلى الله عليه وسلم يتململ على فراشه ويتقلب ظهراً لبطن لما أكل تمرًا خشي أن تكون من الصدقة، فعن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان نائماً، فوجد تمرة تحت جنبه، فأخذها، فأكلها، ثم جعل يتضور (١) من آخر الليل، وفزع لذلك بعض أزواجه، فقال: « " إنى وجدت تمرة تحت جنبى فأكلتها، فخشيت أن تكون من تمر الصدقة» (٢).

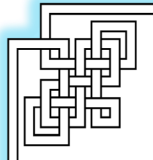
ولعلي أختم مطلبي هذا بصدد هذه النقطة فأقول: إن الخشية والخوف من الله تعالى على مستوى الفرد والمجتمع، لا تتوقف آثاره وثماره على من كان في ذلك العصر والزمان فحسب، بل يتعداه إلى غيره، والأمثلة في ذلك والوقائع لا تعد ولا تحصى، ومن أشهرها ما حدث لعمر بن الخطاب رضي الله عنه مع تلك المرأة الشابة التي تخشى الله وتخافه، حين أمرتها أمها أن تخلط اللبن بالماء فامتنعت وقالت:" إن كان عمر لا يعلم فإله عمر يعلم ما كنت لأفعله وقد نهى عنه فوقعت مقالتها من عمر، فلما أصبح دعا عاصماً ابنه فقال: يا بني اذهب إلى موضع كذا وكذا فاسأل عن الجارية ووصفها له، فذهب عاصم فإذا هي جارية من بني هلال، فقال له عمر: اذهب يا بني فتزوجها فما أحراها أن تأتي بفارس يسود العرب، فتزوجها عاصم بن عمر فولدت له أم عاصم بنت عاصم بن عمر بن الخطاب، فتزوجها عبد العزيز بن مروان بن الحكم، فأتت بعمر بن عبد العزيز "(").

Q vv P

<sup>(</sup>١) أي: يتلوى على فراشه ويتململ عليه، ينظر: أبو عُبيد، غريب الحديث (ج٤/ص٢٠١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج ۲ /۱ /۳۲)، رقم الحديث: ۲۷۲، وحسن إسناده الحافظ العراقي في تخريج الإحياء، (ص: ٥٤٧)، وأورده الحافظ في فتح الباري، عن أحمد، وسكت عليه، وجمع بينه وبين حديث أنس عند البخاري: "مر النبي صلى الله عليه وسلم بتمرة مسقوطة، فقال: « لولا أن تكون صدقة لأكلتها»، فقال: وهو محمول على التعدد وأنه لما اتفق له أكل التمرة كما في هذا الحديث (يعني حديث عمرو بن شعيب ...) ، وأقلقه ذلك صار بعد ذلك إذا وجد مثلها مما يدخل في التردد تركه احتياطا، ويحتمل أن يكون في حالة أكله إياها كان في مقام التشريع وفي حال تركه كان في خاصة نفسه "الحافظ ابن حجر، فتح الباري، (ج٤/ص٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن عَبْدِ الحَكَم، عبد الله بن عبد الحكم بن أعين بن ليث بن رافع، أبو محمد المصري (المتوفى: ٢١٤هـ)، سيرة عمر بن عبد العزيز على ما رواه الإمام مالك بن أنس وأصحابه، المحقق: أحمد عبيد، الناشر: عالم الكتب – بيروت – لبنان، الطبعة: السادسة، ٤٠٤هـ – ١٩٨٤م، (ص:٣٢)، وابن عساكر، تاريخ دمشق، (ج٠٧/ص٣٥٣).





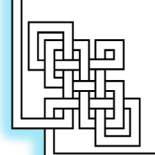
# الفصرالالكالي

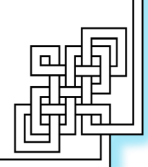
وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الخشوع في الصلاة.

المبحث الثاني: المحافظة على الصلاة.

المحبث الثالث: أداء الزكاة.





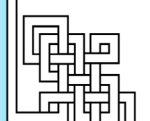


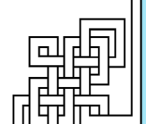
المبحث الأول: الخشوع في الصلاة. وفيها ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الخشوع لغةً واصطلاحاً، وحكمه في الصلاة.

المطلب الثاني: الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق.

المطلب الثالث: أثر الخشوع في الصلاة في إصلاح الفرد والمجتمع.





#### المطلب الأول: تعريف الخشوع لغةً و اصطلاحاً، وحكمه في الصلاة:

صلاة بلا خشوع جسد بلا روح، فمتى كانت الصلاة خالية من الخشوع، وكانت مجرد حركات، كانت بلا حياة، ولأهمية الخشوع في الصلاة ربط الله الفلاح لعباده المؤمنين بالخشوع فقال: ﴿ قَدَ الْمُؤْمِثُونَ اللهُ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١ - ٢]، فما هو الخشوع لغة واصطلاحاً، وما حكمه في الصلاة، هذا ما أبينه في هذا المطلب، و الله أسأل التوفيق والسداد.

#### - تعريف الخشوع لغةً:

قال ابن فارس (۱): "خشع: الخاء والشين والعين أصل واحد، يدل على التَطامن، يقال خشع، إذا تطامن وطأطأ رأسه، يخشع خشوعا، وهو قريب المعنى من الخضوع، إلا أن الخضوع في البدن والإقرار بالاستخذاء، والخشوع في الصوت والبصر. قال الله تعالى: ﴿ خَشِعَةً أَشَرُهُمْ ﴾ [سورة القلم: ٣٤] ... "(٢) وقال الفيُّومي (٣): "خشع خشوعاً: إذا خضع، وخشع في صلاته ودعائه: أقبل بقلبه على على ذلك، وهو مأخوذ من خشعت الأرض، إذا سكنت واطمأنت "(٤).

وقال الراغب الأصفهاني:"الخشوع الضراعة، وأكثر ما يستعمل الخشوع فيما يوجد على الجوارح، والضراعة أكثر ما تستعمل فيما يوجد في القلب ... "(٥).

وبناء على ما تقدم: فالخشوع في القلب ثم ينعكس ذلك على الجوارح ؛ لأنها تابعة له، قال ابن رجب:" أصل الخشوع لين القلب ورقته وسكونه وخضوعه وانكساره، فإذا خشع القلب تبعه خشوع

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا، أبو الحسين، أصله من قزوين، العلامة، اللغوي، المحدث، له عدة مصنفات منها: مقاييس اللغة، المجمل، وجامع التأويل، في تفسير القرآن، ولد سنة: ٣٩٥هـ، ومات سنة: ٣٩٥ هـ، ابن الجوزي، ينظر: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، (ج١/ص ٢٧٤)، و الذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج١/ص ٢٧٤).

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، (ج٢/ص ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) الفيومي، أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس: لغويّ، اشتهر بكتابه، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، قال عنه ابن حجر: وهو كثير الفائدة حسن الإيراد، وله كتاب، نثر الجمان في تراجم الأعيان، كان فاضلا عارفا باللغة والفقه، مات سنة: نحو ٧٧٠هـ، ينظر: ابن حجر، الدرر الكامنة، (ج١/ص ٣٧٢)، و الحاج خليفة، كشف الظنون، (ج٢/ص ١٧١٠).

<sup>(</sup>٤) الفيومي، أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو ٧٧٠هـ)، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الناشر: المكتبة العلمية – بيروت، (ج١/ص ١٧٠).

<sup>(</sup>٥) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٢٨٣).

جميع الجوارح والأعضاء، لأنها تابعة له"(١)، وقال القرطبي:" الخاشعون جمع خاشع وهو المتواضع. والخشوع: هيئة في النفس يظهر منها في الجوارح سكون وتواضع"(١).

.([7] \* قال القرطبي: الخاشعون جمع خاشع وهو المتواضع والخشوع هيئة في النفس يظهر منها في الجوارح سكون وتواضع. وقال قتادة الخشوع في القلب وهو الخوف وغض البصر في الصلاة.[۷] \* وقيل :الخشوع: لين القلب، وخضوعه، ورقته، وسكونه، وحضوره وقت تَلبُسه بطاعة الله، فتتبعه جميع الجوارح والأعضاء ظاهراً وباطناً؛ لأنها تابعة للقلب، وهو أميرها، وهي جنوده. وقال الفيروزآبادى: "الخشوع: الخضوع، كالاختشاع – والفعل كمنَع – أو قريب من الخضوع، أو هو في البدن والخشوع في الصوت والبصر، والخشوع: السكون والتذلل ... "(٢).

#### - الخشوع اصطلاحًا:

قال الجرجاني:" الخشوع ... في اصطلاح أهل الحقيقة ... الانقياد للحق، وقيل: هو الخوف الدائم في القلب، قيل من علامات الخشوع: أن العبد إذا غضب أو خُولف أو رُدَّ عليه استقبل ذلك بالقبول"(٤).

وقال ابن القيم:" والخشوع: قيام القلب بين يدي الرب بالخضوع والذل، و الْجَمْعِيَّةِ عليه، وقيل: الخشوع الانقياد للحق، وهذا من موجبات الخشوع، ... وأجمع العارفون على أن الخشوع محله القلب، وثمرته على الجوارح، وهي تظهره"(٥).

ومن أجمل ما قيل في تعريفه وأصله قول ابن رجب الحنبلي: "«أصل الخشوع لين القلب ورقته وسكونه وخضوعه وانكساره وحرقته، فإذا خشع القلب تبعه خشوع جميع الجوارح والأعضاء، لأنها تابعة له"(1).

#### - حكم الخشوع في الصلاة:

اختلف العلماء في حُكم الخشوع: هل هو مِن فرائض الصلاة، أو مِن فضائلها ومكملاتها؟ على

<sup>(</sup>١) ابن رجب، الخشوع في الصلاة: (ص: ٦).

<sup>(</sup>٢) القرطبي، الجامع المحكام القرآن: (١/٤٧٣).

<sup>(</sup>٣) الفيروزآبادى، القاموس المحيط، (ص: ٨).

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، التعريفات، (ص: ٩٨).

<sup>(</sup>٥) ابن القيم، مدراج السالكين، (ج١/ص ١١٥).

<sup>(</sup>٦) ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب السلامي البغدادي ثم الدمشقي، أبو الفرج، زين الدين، الخشوع في الصلاة، المحقق: أحمد مصطفى قاسم الطهطاوي، الناشر: دار الفضيلة، (ص: ١٧).

قولين (١):

القول الأول: الوجوب، وممن ذهب إلى هذا: شيخ الإسلام ابن تيمة (٢) من الحنابلة، واشترطه أبو حامد الغزالي (٣) من الشافعية (٤)، ومما استدلوا به:

القرآن الكريم: قوله تعالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١ - ٢ السي قوله: قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَتِهَكَ هُمُ الْوَرْقُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْمُ اللَّالُّ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّلْ

ووجه الدلالة منها: أن الله أورثهم جنة الفردوس، والجنة تُنال بفعل الواجبات دون المستحبات، قال شيخ الإسلام بعد ما ذكر الآيات الأولى من السورة: :"أخبر سبحانه وتعالى أن هؤلاء هم الذين يرثون فردوس الجنة، وذلك يقتضي أنه لا يرثها غيرهم، وقد دل هذا على وجوب هذه الخصال، إذ لو كان فيها ما هو مستحب لكانت جنة الفردوس تورث بدونها؛ لأن الجنة تنال بفعل الواجبات دون المستحبات؛ ولهذا لم يذكر في هذه الخصال إلا ما هو واجب" .

وقوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ اِلْبِكِينَ ﴾ [سورة طه: ١٤]، وقوله : ﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ الْغَوْلِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٥٠]، وقوله تعالى: ﴿ حَقَّ تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ [سورة النساء: ٤٣] ، يقول الغزالي مبيّنا وجه الدلالة من الآيات السابقة بعد عقده باباً اسماه: بيان اشتراط الخشوع وحضور القلب: " اعلم أن أدلة ذلك كثيرة فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوْةَ لِلْبِكُرِينَ ﴾ وظاهر الأمر الوجوب، والغفلة تضاد الذكر فمن غفل في جميع صلاته كيف يكون مقيماً للصلاة لذكره، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ الْعَوْلِينَ ﴾ نهيّ وظاهره التحريم، وقوله عز وجل: ﴿ حَقَّ تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ تعليل لنهي السكران وهو مطرد في الغافل المستغرق الهم بالوسواس وأفكار الدنيا..."(١).

<sup>(</sup>٦) الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج١/ص ١٥٩).



<sup>(</sup>۱) ينظر: حاشية ابن عابدين: (۲۷۹/۱)، و النفراوي، الفواكه الدواني: (۲۰۸/۱)، و الشربيني، مغني المحتاج:

<sup>(</sup>۱۸۱/۱)، وابن قدامة، المغني: (۱۰/۲).

<sup>(</sup>۲) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى،** (ج۲۲/ص ٥٥٤).

<sup>(</sup>٣) الغزالي، محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الإمام الجليل، أبو حامد الغزالي، حجة الإسلام، جامع أشتات العلوم، له مصنفات منها: مقاصد الفلاسفة، منهاج العابدين، ياقوت التأويل في تفسير التتزيل، مات سنة:٥٠٥هـ، ينظر: ابن خلكان، وفيات الأعيان: (ج ٤/ص٢١٦)، و السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (المتوفى: ٧٧١هـ)، طبقات الشافعية الكبرى، المحقق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤١٣هـ، (ج٦/ص ١٩١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج١/ص ١٥٩).

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى،** (ج٢٢/ص ٥٥٤).

ثانياً: الحديث: ومنها:

عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «... ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر » (١) ، وما أراد به إلا الغافل، وقال صلى الله عليه وسلم: «ليس للعبد من صلاته إلا ما

(۲) عقل منها»

القول الثاني: عدم وجوبه، وأنه فضيلة وسئنة.

وهو ما ذهب إلية أكثر العلماء، وأئمة المذاهب الأربعة، وجلُّ أتباعهم، (٣) ومما استدلوا به:

1- عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا نودي بالصلاة أدبر الشيطان، وله ضراط حتى لا يسمع الأذان، فإذا قضي الأذان أقبل، فإذا ثوب بها أدبر، فإذا قضى التثويب، أقبل حتى يخطر بين المرء ونفسه، يقول: اذكر كذا وكذا، ما لم يكن يذكر، حتى

تنبيه: قال الحافظ العراقي في تخريح أحاديث الإحياء: "حديث ليس للعبد من صلاته إلا ما عقل لم أجده مرفوعا وروى محمد بن نصر المروزي في كتاب الصلاة من رواية عثمان ابن أبي دهرش مرسلا لا يقبل الله من عبد عملا حتى يشهد قلبه مع بدنه ورواه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي بن كعب ولابن المبارك في الزهد موقوفا على عمار لا يكتب للرجل من صلاته ما سها عنه "،الحافظ العراقي، المغنى عن حمل الأسفار في الأسفار، (ص: ١٨٩).

(٣) ينظر: الكاساني، علاء الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي (المتوفى: ٥٨٧هـ)، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، الناشر: ، دار الكتب العلمية، الطبعة: الثانية، ١٠٦هـ – ١٩٨٦م، (ج١/ص ٢١٥)، و القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى: ١٩٨٤م)، الذخيرة، المحقق: محمد حجي، و سعيد أعراب، وآخرون، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٤م، و النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ١٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، تحقيق: زهير الشاويش، الناشر: المكتب يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ١٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، تحقيق: زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت – دمشق – عمان، الطبعة: الثالثة، ١١٤١هـ ١٩٩١م، (ج١/ص ٢٦٩)، و ابن قاسم، عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي الحنبلي النجدي (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع، الطبعة: الأولى – ١٣٩٧ه، (ج٢/ص ٢١).



<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في سننه الكبرى، السنن الكبرى، كتاب الصيام، ما ينهى عنه الصائم من قول الزور والخيبة، (ج٣/ص ٣٤٨)، رقم الحديث: ٣٢٣٦، و ابن ماجة في سننه، وماجة اسم أبيه يزيد – أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (المتوفى: ٣٧٣هـ)، سنن ابن ماجه، المحقق: شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد، وآخرون، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠ هـ – ٢٠٠٩ م، (ج٢/ص ٥٩١)، رقم الحديث: ١٦٩٠، وحسن الحديث الحافظ العراقي، في تخريج أحاديث الإحياء، الحافظ العراقي، أبو الفضل زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن بن أبي بكر بن إبراهيم العراقي (المتوفى: ٢٠٨هـ)، المغني عن حمل الأسفار في الأسفار، في تخريج ما في الإحياء من الأخبار، الناشر: دار ابن حزم، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٦ هـ – ٢٠٠٥م، (ص: ١٨٩).

<sup>(</sup>۲) الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج١/ص ١٥٩)، وذكره ابن تيمية من قول ابن عباس، ابن تيمية، مجموع الفتاوي، (ج٢٢/ص ٢١٢).

يظل الرجل إن يدري كم صلى، فإذا لم يدر أحدكم كم صلى ثلاثا أو أربعا، فليسجد سجدتين وهو جالس $^{(1)}$ .

٢- عن أبي هريرة، يرفعه قال: «إن الله تجاوز لأمتي عما وسوست، أو حدثت به أنفسها، ما لم تعمل به أو تكلم»

ووجه الدلالة من الحديثين ظاهرة: فالأول: أمر النبي صلى الله عليه وسلم مَن لم يخشع في صلاته بسجدتي سهو، ولم يأمره صلى الله عليه وسلم بإعادتها، ولو كانت باطلة – لعدم الخشوع – لأمره بإعادتها، والثاني: تجاوز الله عن هذه الأمة ما خطر في نفسها، ما لم يكن هناك عمل أو قول (7).

قال النووي أ: "يستحب الخشوع في الصلاة والخضوع وتدبر قراءتها و أذكارها... وقد قدمنا حكاية وجه ضعيف في فصل الفعل من هذا الباب، أن الفكر في حديث النفس إذا كثر بطلت الصلاة، وهو شاذ مردود وقد نُقل الاجماع على أنها لا تبطل وأما الكراهة فمتفق عليها "(٥).

<sup>(</sup>٥) النووي، المجموع شرح المهذب، (ج٤/ص ١٠٢).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه البخاري، صحيح البخاري، كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة، باب إذا لم يدر كم صلى ثلاثا أو أربعا، سجد سجدتين وهو جالس، (ج٢/ص٦٩)، رقم الحديث: ١٢٣١، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، (ج١/ص٣٩٨)، رقم الحديث: ٣٨٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب إذا حنث ناسيا في الأيمان، (ج٨/ص١٣٥)، رقم الحديث: ٦٦٦٤، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب، إذا لم تستقر، (ج١/ص١٦١)، رقم الحديث: ١٢٧، و اللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) ينظر: النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، المجموع شرح المهذب، الناشر: دار الفكر، (ج٤/ص ٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) النووي، يحيى بن شرف بن مري بن حسن بن حسين النووي، محيي الدين أبو زكريا، ، الفقيه الحافظ الزاهد، صاحب التصانيف المشهورة المباركة النافعة منها، تهذيب الأسماء واللغات، تصحيح التنبيه، شرح المهذب للشيرازي، مات سنة: ٢٧٦هـ، ينظر: الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: ٢٧٧هـ)، طبقات الشافعية، تحقيق: كمال يوسف الحوت، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى ٢٠٠٢م، (ج٢/ص٢٦٦)، و ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر الأسدي الشهبي الدمشقي، تقي الدين ابن قاضي شهبة (المتوفى: ١٥٨هـ)، طبقات الشافعية، المحقق: د. الحافظ عبد العليم خان، (١٥٣/٢)، دار النشر: عالم الكتب – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧ هـ، (ج٢/ص ١٥٣).

#### المطلب الثاني: الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق:

أرغب كباحثة قرأت واطلعت في أثناء بحثها في تفسير القرآن وعلومه، أن أنقل للقارئ الكريم بعض الفؤائد القيمة والدرر البهية التي ظفرت بها في مراجعتي لبعض أمهات الكتب ومصادرها، حينما ذكرت وسطرت فيها تلك الكلمات النيرة في الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق؛ ليحذرها المسلم، ومن باب قول الشاعر، أبي فراس الحمداني (۱):

عرفت الشر لا للشر \*\* لكن لتوقيه ومن لم يعرف الشر \*\* من الناس يقع فيه (٢)

قال ابن القيم موضحاً الفرق بيهما:" "والفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق، أن خشوع الإيمان هو خشوع القلب شه بالتعظيم، والإجلال، والوقار، والمهابة، والحياء، فينكسر القلب شه كسرة ملتئمة من الوجل، والخجل، والحب، والحياء، وشهود نعم الله وجناياته هو، فيخشع القلب لا محالة، فيتبعه خشوع الجوارح.

وأما خشوع النفاق، فيبدو على الجوارح تصنعًا وتكلُفًا، والقلب غير خاشع، وكان بعض الصحابة يقول: أعوذ بالله من خشوع النفاق، قيل له: وما خشوع النفاق؟ قال: أن يُرى الجسد خاشعًا، والقلب غير خاشع فالخاشع لله عبد قد خمدت نيران شهوته، وسكن دخانها عن صدره، فانجلى الصدر، وأشرق فيه نور العظمة، فماتت شهوات النفس للخوف والوقار الذي حُشِيَ به، وخمدت الجوارح،

<sup>(</sup>۱) أَبُو فِرَاسِ الحَمْداني، الحارث بن سعيد بن حمدان التغلبي الربعي، أَبُو فِرَاسِ الحَمْدَاني، وكان رأسا في الفروسية، والجود، وبراعة الأدب، مات مقتولاً سنة: ٣٥٧ هـ، ينظر:الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى: ٢٩٤هـ)، يتمة الدهر في محاسن أهل العصر، المحقق: د. مفيد محمد قمحية، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت/لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣هـ ١٩٨٩م، (ج١/ص٥٧)، وابن العَدِيم، عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادة العقيلي، كمال الدين ابن العديم (المتوفى: ٢٦٠هـ)، زيدة الحلب في تاريخ حلب، وضع حواشيه: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ – ١٩٩٦م، (ص: ٩١)، والذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج١/ص ١٩٧).

<sup>(</sup>٢) أَبُو فِرَاس، الحارث بن سعيد بن حمدان التغلبي الربعي، أَبُو فِرَاس الحَمْدَاني، ديوان أبي فراس الحمداني، المحقق: خليل الدويهي، الناشر: ١٤١٤ – ١٩٩٤، (ص: ٣٨٧).

وتوقّر القلب، واطمأن إلى الله وذكره بالسكينة التي نزلت عليه من ربه، فصار مُخبِتاً له، والمخبت المطمئن، فإن الخبت من الأرض ما اطمأن فاستنقع فيه الماء.

فكذلك القلب المخبت قد خشع واطمأن كالبقعة المطمئنة من الأرض التي يجري إليها الماء فيستقر فيها، وعلامته أن يسجد بين يدي ربه - إجلالًا، وذُلًا وانكسارًا بين يديه - سجدة، لا يرفع رأسه عنها حتى يلقاه ... فهذا خشوع الإيمان.

وأما التماوت، وخشوع النفاق، فهو حالُ عبدٍ تكلَّف إسكان الجوارح تَصنُعاً، ومراعاة، ونفسه في الباطن شابة طرية ذات شهوات، وإرادات، فهو يتخشع في الظاهر، وحية الوادي، وأسد الغابة رابض بين جنبيه ينتظر الفريسة"(١).

وها هي بعض عبارات وكلمات السلف الصالح في خشوع الإيمان وخشوع النفاق، التي تحمل في طياتها الشفقة والحنان وحب الخير للناس.

- قال حذيفة رضي الله عنه: "إياكم وخشوع النفاق، فقيل له: وما خشوع النفاق؟ قال: أن ترى الجسد خاشعاً، والقلب ليس بخاشع"(٢).

- ورأت عائشة رضي الله عنها شباباً يمشون ويتمارون في مشيتهم، فقالت لأصحابها: من هؤلاء؟ فقالوا: نساك، فقالت: كان عمر بن الخطاب إذا مشى أسرع، وإذا قال أسمع، وإذا ضرب أوجع، وإذا أطعم أشبع، وكان هو الناسك حقاً (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن قيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱هـ)، الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء بالدلائل من الكتاب والسنة، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، (ص: ۲۳۲). (۲) ابن القيم، مدارج السالكين، (ج ١/ص ۵۱۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن القيم، مدارج السالكين، (ج١/ص ٥١٧)، و المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي المناوي (المتوفى: ١٠٣١هـ)، الفتح السماوي بتخريج أحاديث القاضي البيضاوي، المحقق: أحمد مجتبى، الناشر: دار العاصمة – الرياض، (ج٢/ص ٩١٥).

- ورأى عمر بن الخطاب رضي الله عنه رجلاً طأطأ رقبته في الصلاة فقال: "يا صاحب الرقبة، ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب، إنما الخشوع في القلوب"(١).
  - وقال الفضيل بن عياض $^{(7)}$ : "كان يُكْرَهُ أن يُرِيَ الرجلُ من الخشوع أكثر مما في قلبه $^{(7)}$ .
- وقال حذيفة رضي الله عنه -: "أول ما تفقدون من دينكم الخشوع، وآخر ما تفقدون من دينكم الصلاة، ورُبَّ مُصلِّ لا خير فيه، ويوشك أن تدخل مسجد الجماعة، فلا ترى فيهم خاشعاً".
  - و قال سهل $^{(\circ)}$ : "من خشع قلبه لم يقرب منه الشيطان $^{(1)}$ .

وخلاصة الموضوع ولبّه، أن خشوع الإيمان الذي يريده الله من عباده، ليس منه الزعيق والصياح، ولا الرقص والتصفيق، ولا ضرب الخدود وشق الجيوب، وشتان بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق الذي يبدو على الجوارح تصنعاً وتكلفاً ومراءاة، مع كون القلب غير خاشع، والنفس منطوية على إرادة الشهوات.

(١) ينظر: الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج٣/ص٢٩٦)، و ابن القيم، مدارج السالكين، (ج١/ص ٢٩٦).

<sup>(</sup>٥) التستري، سهل بن عبد الله بن يونس أبو محمد التستري، شيخ العارفين، الصوفي الزاهد، مات سنة: ٢٨٣ هـ، ينظر: السلمي، طبقات الصوفية، (ص: ١٦٦)، و أَبُو نُعَيم، محلية الأولياء وطبقات الأصفياء، (ج٠١/ص ١٨٩). (٦) ينظر: الفيروزآبادي بصائر ذوي التمييز، (ج٢/ص ٤٤٠)، و الثعالبي، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي (المتوفى: ٥٧٥هـ)، والجواهر الحسان في تفسير القرآن، المحقق: الشيخ محمد علي معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى – ١٤١٨ هـ، (ج٤/ص ٩٩).



<sup>(</sup>٢) الفضيل بن عياض بن مسعود التميمي اليربوعي، أبو علي: شيخ الحرم المكيّ، من أكابر العباد الصلحاء، مات سنة: ١٨٧ هـ، ينظر: البخاري، التاريخ الكبير، (ج٧/ص ١٢٣)، و السلمي، طبقات الصوفية، (ص:٢٢).

<sup>(</sup>٣) القشيري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (المتوفى: ٥٥٤هـ)، الرسالة القشيرية، تحقيق: الإمام الدكتور عبد الحليم محمود، الدكتور محمود بن الشريف، الناشر: دار المعارف، القاهرة، (ج١/ص ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، المصنف في الأحاديث والآثار، (ج٧/ص ١٤)، رقم الأثر: ٣٤٨٠٨، قال الزين العراقي في شرح الترمذي وتبعه الهيثمي: فيه عمران القطان ضعفه ابن معين والنسائي ووثقه أحمد، المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (المتوفى: ١٠٣١هـ)، فيض القدير شرح الجامع الصغير، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى – مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٦، (ج٣/ص ٨٨).

#### المطلب الثالث: أثر الخشوع في الصلاة في إصلاح الفرد والمجتمع:

إن الصلاة وإن كانت تبدو أنها أعمال جوارح يقوم البدن بأعمالها، إلّا أنها يجب أن تكون ابتداءً نابعةً من القلب، وأن يقف العبد بين يدي ربّه بجسده وبقلبه، وأن يكون قلبه حاضراً لكلّ قول أو فعل، ومدركاً لكلّ آيةٍ يقرؤها في الصلاة، وفاهماً لكلّ حركة وسكنة فيها، فإذا حصلت منه تلك الصلاة أثرت وأثمرت على الفرد والمجتمع بآثار وثمار جمة من أهمها:

#### أولاً: الخشوع يجعل الصلاة محبوبة يسيرة على المصلى.

مصداق ذلك من قول ربنا: قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَعِينُواْ بِالصَّارِةُ وَالْمَالُوةُ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ [سورة البقرة: 20]، قال السعدي (١): ﴿ وَإِنَّهَا ﴾ أي: الصلاة ﴿ لَكِيرَةُ ﴾ أي: شاقة ﴿ إِلَا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ فإنها سهلة عليهم خفيفة؛ لأن الخشوع، وخشية الله، ورجاء ما عنده يوجب له فعلها، منشرحا صدره لترقبه للثواب، وخشيته من العقاب، بخلاف من لم يكن كذلك، فإنه لا داعي له يدعوه إليها، وإذا فعلها صارت من أثقل الأشياء عليه (١).

وجاءت سنة نبينا صلى الله عليه وسلم مؤكة لذلك، فكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا حزبه أمر صلّى، فعن حذيفة رضي الله عنه قال: "كان النبي - صلى الله عليه وسلم - إذا حَزَبَهُ أمر صلّى".

لف في مسنده بسند

<sup>(</sup>۱) ابن سعدي، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السّعدي التميمي: مفسر، من علماء الحنابلة، من أهل نجد، مولده ووفاته في عنيزة بالقصيم وهو أول من أنشأ مكتبة فيها، له كتب نافعة منها، تيسير اللطيف المنان في خلاصة مقاصد القرآن، القواعد الحسان في تفسير القرآن، طريق الوصول إلى العلم المأمول من الأصول، مات سنة: ١٣٧٦ هـ، ينظر: الزركلي الأعلام، (ج٣/ص ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) السعدي، تيسير الكريم الرحمن، (ص: ٥١).

<sup>(</sup>٣) إذا نزل به مُهمِّ أو أصابه غمّ، ابن الأثير بينظر: النهاية، (ج١/ص ٣٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٣٨/ص ٣٣٠)، رقم الأثر: ٢٣٢٩٩، وأبو داود في سننه، سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب وقت قيام النبي – صلى الله عليه وسلم – من الليل، برقم: ١٣١٩، قال محققو المسند:" إسناده ضعيف... وفي حديث صهيب فيما حكاه النبي صللًى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن نبي من الأنبياء السابقين: فقام إلى الصلاة، وكانوا إذا فزعوا، فزعوا إلى الصلاة، سلف في مسنده بسند صحيح برقم (١٨٩٣٧).

ثانياً: تحقق أثرها في تهذيب السلوك في هذه الحياة على مستوى الفرد والمجمتع.

فأما تقويم سلوك الإنسان فبينّه الله تعالى بقوله: ﴿إِلَى الصّكاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ اَنْفَحْتَاءَ وَالْنُكُو ﴾ [سورة العنكبوت: 20] ، ومفهوم الآية أنها تأمر بالمعروف والإحسان، فالصلاة التي يحضر فيها المصلي قلبه مع الله تعالى خمس مرات في اليوم والليلة على الأقل كفيلة بأن ترفعه إلى الاستقامة على أوامر الله تعالى، وأن تردعه عن ارتكاب ما نهى عنه، إن عبدًا قد انقطع إلى معبوده يناجيه بلسانه وقلبه ويستلهم منه الهداية والقوة يبعد منه أن يميل بعد لحظات إلى معصيته، وإن استطاع شياطين الجن أو الإنس أن يؤثروا عليه فيزينوا له الشهوات المحرمة فإن له في لقائه الآخر القريب مع الله تعالى ما يطرد عنه هذه الوساوس والأوهام، ولعل ذلك من حكمة تكرار الصلوات المفروضة خمس مرات في اليوم والليلة إلى جانب الصلوات التي شرعت بينها قال تعالى: ﴿ آثَلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ خَمس مرات في اليوم والليلة إلى جانب الصلوات التي شرعت بينها قال تعالى: ﴿ آثَلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ وَلَيْكُرُ الشَّواَ المَّكِنُوةُ إِلَى الصَّلَاةَ وَلَكَ يُرَا الصلاة أولي المعاصي، فإن العنكبوت: 20]، فإن وجدت إنسانا يؤدى الصلاة، ولكنه مع ذلك يرتكب بعض المعاصي، فإن الذنب لنب هذا المرتكب للمعاصي، لأنه لم يؤد الصلاة أداءً مصحوباً بالخشوع والإخلاص ... وإنما أداها دون أن يتأثر بها قلبه.. ولعلها تنهاه في يوم من الأيام ببركة مداومته عليها الله، فإذا أصبح سرق قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: «إن فلانا يصلى بالليل، فإذا أصبح سرق قال: إنه سينهاه ما تقول» (٢).

وما نراه في مجتمعاتنا الإسلامية من كثرة المصلين وهم مع ذلك يرتكبون الفواحش والمنكرات، فمرد ذلك إلى أنهم لم يقيموا صلواتهم على منهج الله تعالى ومراده؛ لأن صلاتهم تفقد أهم مكوناتها الأساسية ألا وهو حضور القلب مع الصلاة الذي يترتب عليه الخشوع، وبالتالي فإن صلاتهم لا تؤثر في سلوكهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: طنطاوي، محمد سيد طنطاوي،التفسير الوسيط للقرآن الكريم، الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة – القاهرة،الطبعة: الأولى، (ج١١/ص٤٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج ١٥/ص ٤٨٣)، رقم الحديث: ٩٧٧٨، و البزار في مسنده، مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (المتوفى: ٢٩٢هـ)، المحقق: محفوظ الرحمن زين الله، (حقق الأجزاء من ١ إلى ٩)، وعادل بن سعد (حقق الأجزاء من ١٠ إلى ١٧)، وآخرون، الناشر: مكتبة العلوم والحكم – المدينة المنورة، الطبعة: الأولى، ، (ج١١/ص ١٣٠)، رقم الحديث: ٧١٧، قال الهيثمي: "رواه أحمد، ورجاله رجال الصحيح"، الهيثمي، مجمع الزوائد، (ج٧/ص ٨٩)، وصحح إسناده محققو المسند، (ج٠/ص ٤٨٣).

ثالثا: الخشوع في الصلاة يهوِّن الوقوف على العبد يوم القيامة.

وقوف العبد المؤمن بين مولاه في صلاته سواء كانت نفلاً أم فرضاً، يذكره بوقوفه بين يديه سبحانه يوم القيامة، فمن أحسن الوقف هنا خُفِّفَ عليه الوقوف هناك فالجزاء من جنس العمل، قال ابن القيم: "للعبد بين يدي الله موقفان موقف بين يديه في الصلاة وموقف بين يديه يوم لقائه فمن قام بحق الموقف الأول هون عليه الموقف الآخر ومن استهان بهذا الموقف ولم يوفه حقه شدد عليه ذلك الموقف قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّالِ فَاسْجُدُ لَهُ, وَسَبِّحَهُ لَيْلًا طَوِيلًا ﴿ اللَّهُ عَوْلًا يُحِبُونَ الْعَالِمُ فَي الصلاة؛ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا تَقِيلًا ﴾ [سورة الإنسان: ٢٦ -٢٧] "(١)، اللهم ربنا ارزقنا لذة الوقوف بين يديك في الصلاة؛ لننال خفة الوقوف يوم العرض عليك اللهم آمين.

رابعاً: الخشوع الكامل يجلب البكاء من خشية الله تعالى فيكون سبباً في دخول الجنة.

الخشوع الكامل في الصلاة يجلب البكاء من خشية الله تعالى، وهو صفة العارفين وشعار عباد الله الصالحين، وإذا وصل العبد إلى هذه المنزلة يُرجى دخوله الجنة، والنجاة من النار؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يلج النار رجل بكى من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع، ولا يجتمع غبار في سبيل الله ودخان جهنم» (٢)، و عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « عينان لا تمسهما النار: عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله» .

ولعل قائلًا يقول: كيف يصل العبد إلى هذه المنزلة حتى يحظى بجنات ربه سبحانه؟

أجاب عن ذلك النووي نقلاً عن الغزالي فقال: "قال الإمام أبو حامد الغزالي: البكاء مستحب مع القراءة وعندها، وطريقه في تحصيله أن يحضر قلبه الحزن بأن يتأمل ما فيه من التهديد والوعيد الشديد والمواثيق والعهود، ثم يتأمل تقصيره في ذلك، فإن لم يحضره حزن وبكاء كما يحضر الخواص فليبك على فقد ذلك، فإنه من أعظم المصائب".

<sup>(</sup>١) ابن القيم، الفوائد، (ص:٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، باب ما جاء في فضل الغبار في سبيل الله، (ج٣/ص٢٢٣)، رقم الحديث: ١٦٣٣، والنسائي، في سبيل الله على المحديث: ٢٠٣١، والنسائي، في سبيل الله على قدمه، (ج٤/ص٢٧٤)، رقم الحديث: ٤٣٠١، وصححه الألباني، في مشكاة المصابيح، (ج٢/ص٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج الحديث(ص:٧٧).

<sup>(</sup>٤) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، التبيان في آداب حملة القرآن، حققه وعلق عليه: محمد الحجار، الطبعة: الثالثة مزيدة ومنقحة، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٤ م، الناشر: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان، (ص:٨٨).

خامساً: دفع شرور الدنيا وجلب مصالحها للناس.

ولعلي أختم مَطْلبي هذا عن الآثار والثمار في الخشوع في الصلاة وإن كانت كثيرة (١) بما يسعى إليه الناس مؤمنهم وكافرهم، وهو جلب مصالح ومنافع الدنيا إليه، ودفع شرورها ومضارها، وهذا لعمري موجود وحاصل في الصلاة عموماً، فكيف ذا أعطيت حقها من التكميل ظاهرًا وباطنًا، وهو الخشوع لله تعالى فيها، وسر ذلك أن الصلاة صلة بالله عز وجل، وعلى قدر صلة العبد بربه عز وجل تفتح عليه من الخيرات أبوابها، وتقطع عنه من الشرور أسبابها، وتفيض عليه مواد التوفيق من ربه عز وجل ".

يدل على ذلك اطلاق الفلاح في الآية لمن خشع في صلاته، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِه، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١ - ٢].

ويدل عليه كذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم "كان حزبه إذا حَزَبَهُ أمر صلَّى"(").

91

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلاً: ما كتبه الدكتور، سعيد بن علي بن وهف القحطاني، في رسالة القيمة، الخشوع في الصلاة في ضوع الكتاب والسنة – مفهوم، وفروق، وفضائل، وعلم، وعمل، وفوائد، وأسباب، وآداب، وأحكام، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض، (ص: ١٣٤ـ ١٤١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱هـ)، زاد المعاد في هدي خير العباد، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت – مكتبة المنار الإسلامية، الكويت،الطبعة: السابعة والعشرون، ۱۶۱۵هـ/۱۹۹۶م، (ج۶/۳۰۵).

<sup>(</sup>٣) تقدم ذكر الحديث ص: ٨٨

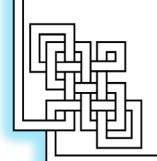


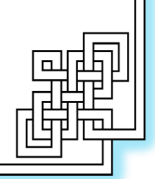
المبحث الثاني: المحافظة على الصلاة. وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: تعريف الصلاة لغةً واصطلاحاً، وسر التقديم والتأخير في الآية.

المطلب الثاني: منزلة الصلاة في الإسلام، ومراتب الناس فيها.

المطلب الثالث: أثر المحافظة على الصلوات في اصلاح الفرد والمجتمع.





#### المطلب الأول: تعريف الصلاة لغة واصطلاحاً:

لِأُسُلوب التقديم والتأخير دقائق نفيسة ولطائف بليغة، ويتتوّع هذا الأسلوب وتتغير دلالته تبعاً لتغيّر السياق وحاجة المقام، فما كان لكلمة أن تتقدم من مكانها دون غاية معنوية وهدف دلالي تريد أن تبتّه في الجملة عليه، والقرآن الكريم كلام الله المعجز وبيانه المحكم يشتمل على هذه الأساليب التي ينبغي الوقوف مع أسرارها ودلائلها، فقد يخطر ببال قارئ ما هو سرُ تقديم الخشوع في الصلاة على المحافظة عليها في الآيات الأولى من السورة ﴿ قَدَ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ اللّهِ اللّهِ عَيْمُ فَي صَلاّتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ ﴿ وَالّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحُوفُطُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١ - ٩] ، هذا ما أسعى إليه في هذا المطلب جاهدة في بيانه وايضاحه بنقل كلام أهل الشأن فيه.

لكن قبل ذلك لا بد من معرفة المقصود بالصلاة في اللغة والاصطلاح، ووجه الاشتقاق فيها، فأقول: الصلاة لغة : الدعاء (۱) قال الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّمِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُمُ وَاللهُ الله عليه هريرة، قال الله عليه وسلم: ﴿ إذا دعي أحدكم، فليجب، فإن كان صائما، فليصل، وإن كان مفطرا، فليطعم (۱) أي فليدع بالبركة والخير والمغفرة (۱).

قال المُطَرِّزي (٤): (ص ل و): (الصلاة) فعالة من صلى كالزكاة من زَكَّى واشتقاقها من الصَّلَا

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (المتوفى: ٣٩٥هـ)، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، الناشر: محمد على بيضون، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٨هـ العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، الناشر: محمد على بيضون، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، (ص٤٥)، وابن منظور، لسان العرب، (ج١٤/ص ٤٦٤)، و أبو البقاء، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي (المتوفى: ١٠٩٤هـ)، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، المحقق: عدنان درويش – محمد المصري، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، (ص: ٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب الأمر بإجابة الداعي إلى دعوة، (ج٢/ص ١٠٥٤)، رقم الحديث: ١٤٣١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الزمخشري، الفائق في غريب الحديث والأثر ، (ج٢/ص ٣٠٩)، وابن الأثير، النهاية، (ج٣/ص٠٠).

<sup>(</sup>٤) المطرزي، أبو الفتح ناصر بن عبد السيد بن علي، شيخ المعتزلة، أبو الفتح ناصر بن عبد السيد بن علي الخوارزمي، الحنفي، النحوي، له عدة تصانيف منها، شرح المقامات، الإقناع بما حوى تحت القناع، ولما توفي رثي بأكثر من ٣٠٠، مات سنة: ٦١٠ هـ، ينظر:الذهبي، سير أعلام النبلاع، (٣٢٠/ص ٢٨)، و عبد القادر القرشي، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي، أبو محمد، محيي الدين الحنفي (المتوفى: ٧٧٥هـ)، الجواهر المضية في طبقات الحنفية، الناشر: مير محمد كتب خانه – كراتشي، (ج٢/ص ٩٠)، و ابن قُطلُوبغا ابن ، أبو الفداء زين الدين أبو العدل قاسم بن قُطلُوبغا السودوني (نسبة إلى معتق أبيه سودون الشيخوني) الجمالي الحنفي (المتوفى: ٩٨٩هـ)، تاج التراجم، المحقق: محمد خير رمضان يوسف، الناشر: دار القلم – دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٩م، (ص ٣٠٩).

وهو العظم الذي عليه الأليتان لأن المصلي يحرك صلوي الركوع والسجود (أ) وقيل للثاني من خيل السباق المصلي لأن رأسه يلي صلوي السابق (ومنه) " سبق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وَصلَلًى أبو بكر وَثَلَّثَ عمر " (أ) وسمي الدعاء صلاة لأنه منها (ومنه) «وإذا كان صائما فليصل» أي فليدع... "(أ).

وفي الاصطلاح: قال الجمهور: أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم مع النية بشرائط مخصوصة (٤).

**وقال الحنفية**: عبارة عن الأركان المعهودة والأفعال المخصوصة ، فهي هي اسم لهذه الأفعال المعلومة من القيام والركوع والسجود.

(۱) فائدة: قال النووي: واختلف العلماء في اشتقاق الصلاة، فالأشهر الأظهر أنها من الصلوين، وهما عرقان من جانبي الذنب، وعظمان ينحنيان في الركوع والسجود، قالوا: ولهذا كتبت الصلاة في المصحف بالواو، وقيل: مشتقة من أشياء كثيرة، لا يصح دعوى الاشتقاق فيها ... ".النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، تهذيب الأسماء واللغات، عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، يطلب من: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، (ج٣/ص ١٧٩).

(٢) نص الحديث: عن علي، قال: "سبق النبي صلى الله عليه وسلم، وصلى أبو بكر، وثلث عمر، ثم خبطتنا - أو أصابتنا - فتنة، يعفو الله عمن يشاء "، أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٢/ ٢٣٠)، رقم الحديث: ٨٩٥، والطبراني في معجمعه الأوسط، سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠ه)، المعجم الأوسط، المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد ، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، الناشر: دار الحرمين - القاهرة، (ج٢/ص ١٧٧)، رقم الحديث: ١٦٣٩.

قال الهيثمي بعد نسبته لأحمد:" ... رواه الطبراني في الأوسط، ورجال أحمد ثقات"، مجمع الزوائد، (ج٩/ص٤٥)، و قال محققو المسند:" صحيح لغيره، ... والسابق في خيل الحلبة: هو الذي يأتي أولا، والمصلي: هو الثاني"، (ج٢/ ٢٣١).

- (٣) المُطَرِّزِيّ، ناصر بن عبد السيد أبي المكارم ابن على، أبو الفتح، برهان الدين الخوارزمي المُطَرِّزِيّ (المتوفى: ١٠هـ)، المُغَرَّبُ في ترتيب المُعرَّب، الناشر: دار الكتاب العربي، (ص: ٢٧١).
- (٤) ينظر: الحَطَّاب، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي المغربي، المعروف بالحطاب الرُّعيني المالكي (المتوفى: ٩٥٤هه)، مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، الناشر: دار الفكر، الطبعة: الثالثة، ٢١٤هه ١٩٩٢م، (ج١/ص ٣٧٧)، و الشربيني، شمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي (المتوفى: ٧٧٧ه)، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هه ١٩٩٤م، (ج١/ص ٢٩٧)، و الحجاوي، شرف الدين موسى بن أحمد بن موسى أبو النجا الحجاوي (المتوفى: ٩٦٠ه)، الإقتاع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، المحقق: عبد اللطيف محمد موسى السبكي، الناشر: دار المعرفة بيروت لبنان، (ج١/ص ٩٧).
- (٥) ينظر: البَابِرُتي، محمد بن محمد بن محمود، أكمل الدين أبو عبد الله ابن الشيخ شمس الدين ابن الشيخ جمال الدين الرومي البابرتي (المتوفى: ٢٨٦هـ)، العناية شرح الهداية، الناشر: دار الفكر، (ج١/ص ٢١٦)، و بدر الدين العَيْني، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغينابي الحنفي بدر الدين العيني (المتوفى:=

وبعد أن عرفنا معنى الصلاة في اللغة والاصطلاح، فلنأتي الآن على الجانب الآخر من المطلب وهو سر تقديم صفة الخشوع على صفة المحافظة في الصلاة، ولعل متدبراً للقرآن يقول: وما سر الإفرار للصلاة في صفة الخشوع في قوله: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٢]، وجمعها أ(١) في صفة المحافظة في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِطُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٩]؟.

وللجواب على هذين السؤالين أنقل للقارئ الحبيب جزءاً من جواب أهل الشأن والإختصاص في هذا المجال.

قال الزمخشري (۱): "فإن قلت: كيف كرّر ذكر الصلاة أوّلًا وآخرًا ؟ قلت: هما ذكران مختلفان فليس بتكرير، وصفوا أوّلاً بالخشوع في صلاتهم، وآخراً بالمحافظة عليها، وذلك أن لا يسهوا عنها، ويؤدّوها في أوقاتها، ويقيموا أركنها، ويوكلوا نفوسهم بالاهتمام بها وبما ينبغي أن تتمّ به أوصافها ، وأيضاً فقد وحدت أولاً ليفاد الخشوع في جنس الصلاة أي صلاة كانت، وجمعت آخراً لتفاد المحافظة على أعدادها: وهي الصلوات الخمس، والوتر، والسنن المرتبة مع كل صلاة وصلاة الجمعة ، والعيدين، والجنازة، والاستسقاء، والكسوف والخسوف، وصلاة الضحى، والتهجد وصلاة التسبيح ، وصلاة الحاجة، وغيرها من النوافل "(۲).

<sup>=</sup> ٨٥٥هـ)، البناية شرح الهداية، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ٨٥٥هـ)، البناية شرح الهداية، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، لبنان، الطبعة - الكويت، الكويت، الكويتية، صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت، الطبعة : ( من ١٤٢٠ - ١٤٢٧ هـ)، (ج٢٧/ص ٥١).

<sup>(</sup>١) قد يسأل سائل فيقول: هل يجوز قراءة صلواتهم بالإفراد في الآية التاسعة من السورة ؟ فالجوب: نعم لمن قرأ بقراءة حمزة والكسائي وخلف، فهي في قراءاتهم بالإفراد، كما قال ابن الجزري في طيبة النشر في القراءات العشر، وفي قراءة الجمهور بالجمع، فكلا القراءتين متواترة.

ينظر: ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى: ٣٣هه)، شرح طيبة النشر في القراءات، ضبطه وعلق عليه: الشيخ أنس مهرة، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٢٠ هـ – ٢٠٠٠ م، (ص: ٢٨٢)، و ينظر كذلك، ابن الباذش، أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري الغرناطي، أبو جعفر، المعروف بابن الباذش (المتوفى: ٥٤٠هـ)، الإقتاع في القراءات السبع، الناشر: دار الصحابة للتراث، (ص: ٣٥١).

<sup>(</sup>۲) الزمخشريّ: محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الخوارزمي الزمخشريّ، جار الله، أبو القاسم، كان إماماً في التفسير والنحو واللغة والأدب، واسع العلم كبير الفضل متفننا في علوم شتى، صنف كتباً حسنة، منها، الكشاف عن حقائق التنزيل، الفائق في غريب الحديث، مات سنة: ٥٣٨ هـ، ينظر: الأنباري، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، (ص: ٢٩٠)، و ياقوت الحموي، معجم الأدباء، (ج٦/ص٢٦٨٨).

<sup>(</sup>٣) الزمخشري، الكشاف، (ج٣/ص ١٨١).

وكذلك قال بهذا التوجيه أبو حيان في تفسيره:" والخشوع والمحافظة متغايران بدأ أولا بالخشوع وهو الجامع للمراقبة القلبية والتذلل بالأفعال البدنية، وثنى بالمحافظة وهي تأديتها في وقتها بشروطها من طهارة المصلي وملبوسه ومكانه وأداء أركانها على أحسن هيئاتها ويكون ذلك دأبه في كل وقت (١).

ووافقهما ابن عاشور في تفسيره فقال:" وجيء بالصلوات بصيغة الجمع للإشارة إلى المحافظة على أعدادها كلها تنصيصاً على العموم.

وإنما ذكر هذا مع ما تقدم من قوله: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ لأن ذكر الصلاة هنالك جاء تبعا للخشوع فأريد ختم صفات مدحهم بصفة محافظتهم على الصلوات ليكون لهذه الخصلة كمال الاستقرار في الذهن لأنها آخر ما قرع السمع من هذه الصفات "(٢).

وقال الألوسي: "وفي تصدير الأوصاف وختمها بأمر الصلاة تعظيم لشأنها، وتقديم الخشوع للاهتمام به فإن الصلاة بدونه كلا صلاة بالإجماع وقد قالوا: صلاة بلا خشوع جسد بلا روح".

لذا ورد عن السلف الصالح في الآثار، أن الخشوع أول ما يرفع من الناس، فبدأ بما يرفع أولاً، وختم بما يرفع آخراً، وقد جاء عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال " ... أول علم يرفع من الناس؟ الخشوع، يوشك أن تدخل مسجد جماعة فلا ترى فيه رجلاً خاشعاً "(<sup>3)</sup>، وقال حذيفة - رضي الله عنه -: "أول ما تفقدون من دينكم الخشوع، وآخر ما تفقدون من دينكم الصلاة، ورُبَّ مُصللً لا خير فيه، ويوشك أن تدخل مسجد الجماعة، فلا ترى فيهم خاشعاً "(°).

ولابن القيم كلام جميل في الصلاة بلا خشوع قال:" وكذلك فوت الخشوع في الصلاة وحضور القلب فيها بين يدي الرب تبارك وتعالى الذي هو روحها ولبها، فصلاة بلا خشوع ولا حضور كبدن ميت لا روح فيه، أفلا يستحي العبد أن يهدي إلى مخلوق مثله عبداً ميتاً أو جارية ميتة؟ فما ظن هذا العبد أن تقع تلك الهدية ممن قصده بها من ملك أو من أمير أو غيره؟..."(1)

<sup>(</sup>١) ينظر: أبو حيان، البحر المحيط في التفسير، (ج٧/ص ٥٥٠).

<sup>(</sup>٢) ابن عاشور، التحرير و التنوير، (ج١٨/ص١٨).

<sup>(</sup>٣) الألوسي، ر**وح المعاني**، (ج٩/ص ٢١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترميذي في سننه، سنن الترميذي، باب ما جاء في ذهاب العلم، (ج٤/ص ٣٢٩)، رقم الأثر: ٢٦٥٣، وحسنه، وصححه الألباني، صحيح وضعيف سنن الترمذي، (ج٦/ص ١٥٣).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريج الأثر (ص:٨٧) .

<sup>(</sup>٦) ابن القيم، الوابل الصيب من الكلم الطيب، (ص:١٠).

فائدة: بالنظر إلى قوله تعالى: ﴿ اللَّيْنَ هُمْ فِ صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ نجد أن الله عبّر بالخشوع بالصيغة الاسمية الدالة على الثبات ولم يقل: (يخشون) للدلالة على أنه وصف لهم دائم في الصلاة غير عارض، فإن الصلاة إذا ذهب منها الخشوع كانت ميتة بلا روح (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: على بن نايف الشحود، الإعجاز اللغوي والبياني في القرآن الكريم، (ص: ٣١٧).

#### المطلب الثانى: منزلة الصلاة في الإسلام، ومراتب الناس فيها:

الصلاة لها منزلة عظيمة في الإسلام، ومما يدل على أهميتها وعظم منزلتها أمور منها:

1 - الصلاة عماد الدين الذي لا يقوم إلا به، ففي حديث معاذ رضي الله عنه المشهور أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «قال: ألا أخبرك برأس الأمر كله وعموده، وذروة سنامه؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد»(١).

٢ - آخر وصية أوصى بها النبي صلى الله عليه وسلم أمته، فعن أم سلمة، قالت: كان من آخر وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصَّلاةَ الصَّلاةَ (٢)، وما ملكت أيمانكم حتى جعل نبى الله صلى الله عليه وسلم يلجلجها في صدره، وما يفيص (٥) بها لسانه» (٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٣٦/ص٥٣٥)، رقم الحديث: ٢٢٠١٦، والترمذي في سننه، سنن الترمذي، باب ما جاء في حرمة الصلاة، (ج٤/ص٣٠٨)، رقم الحديث: ٢٦١٦، وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، (ج٢/ص٤١٣١)، رقم الحديث: ٣٩٧٣، وقال محققو المسند: صحيح بطرقه وشواهده، (ج٧٧/ص٣٤٦).

<sup>(</sup>۲) قال: السندي: قوله: "الصلاة الصلاة" بالنصب، بتقدير: أقيموها، أو راعوها واحفظوها"، السندي، نور الدين بن عبدالهادي أبو الحسن السندي، (المتوفى: ۱۳۸هه)، حاشية السندي على النسائي، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب، الطبعة الثانية، ۱٤٠٦ – ۱۹۸۹، (ج ١/ص ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣) يحتمل أن المراد به الزكاة، فإنها المقارِنة للصلاة في القرآن، أو مراعاة المماليك، فإن هذا العنوان هو الغالب فيهم، ينظر: السندي، محمد بن عبد الهادي النتوي، أبو الحسن، نور الدين السندي (المتوفى: ١٣٨هـ)، حاشية السندي على سنن ابن ماجه كفاية الحاجة في شرح سنن ابن ماجه، الناشر: دار الجيل – بيروت، بدون طبعة، الطبعة – الثانية، (ج١/ص ٤٩٥).

<sup>(</sup>٤) اللجلاج الذي يردد الكلمة ، فلا يخرجها من ثقل لسانه، والمقصود هنا أنه: يردِّدُها، ويكررها، من شدة الاهتمام بها، ينظر: الحَرْبي، إبراهيم بن إسحاق الحربي أبو إسحاق[١٩٨] - ٢٨٥]، غريب الحديث، المحقق: د. سليمان إبراهيم محمد العايد، الناشر: جامعة أم القرى – مكة المكرمة، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥، (ج١/ص١٣٣)، وحاشية مسند أحمد، (ج٤٤/ص٨٦).

<sup>(°)</sup> وما يُقيص: من الإفاصة، بالصاد المهملة، أي: ما يقدر على الإفصاح بها، وفلان ذو إفاصة إذا تكلم: أي ذوبيان، ينظر: ابن الأثير، النهاية، (ج٣/ص٤٨٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في مسنده واللفظ له، مسند أحمد، (ج٤٤/ص٨٤)، رقم الحديث: ٢٦٤٨٣، وأخرجه النسائي في سننه الكبرى، السنن الكبرى، كتاب وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، ذكر ما كان يقوله النبي صلى الله عليه وسلم في مرضه، (ج٦/ص٣٨٨)، رقم الحديث: ٢٠١، وقال عقبه: قتادة لم يسمعه من سفينة، وابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجه، كتاب الجنائز، باب ما جاء في ذكر مرض رسول الله صلى الله عليه وسلم، (ج١/ص٥١٩)، رقم الحديث: ٥٦١، قال محققو المسند: حديث صحيح لغيره، وهذا إسناد ضعيف لانقطاعه. قتادة لم يسمعه من سفينة، (ج٦/ص٣٨٨).

٣- افتتح الله أعمال المفلحين بالصلاة واختتمها بها، وهذا يؤكد أهميتها، قال تعالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ اللهُ وَعَدَا يَوْكُد أَهميتها، قال تعالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ اللهُ وَمِنُونَ ﴾ المُؤمِنُونَ ۞ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ - ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١ - ٩].

3- أول ما يحاسب عليه العبد من عمله، فصلاح عمله وفساده بصلاح صلاته وفسادها، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت صلح له سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله» (١).

وفي الحديث الآخر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أول ما يحاسب به العبد صلاته، فإن كان أتمها كتبت له تامة، وإن لم يكن أتمها قال الله عز وجل: انظروا هل تجدون لعبدي من تطوع فتكملوا بها فريضته؟ ثم الزكاة كذلك، ثم تؤخذ الأعمال على حسب ذلك» (١).

• آخر ما يُفقد من الدين، فإذا ذهب آخر الدين لم يبق شيء منه، فعن أبي أمامة مرفوعًا: عن «لَتُتُقَضَنَ (٢) عُرَى الإسلام عروة عروة، فكلما انتقضت عروة تَشَبَّثَ الناس بالتي تليها، وأولهن نقضا الحكم وآخرهن الصلاة» (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الأوسط، المعجم الأوسط، (ج٢/ص٤٢)، رقم الحديث: ١٨٥٩، وصححه الألباني، محمد ناصر الدين الألباني، في صحيح الجامع الصغير وزيادته، دار النشر: المكتب الإسلامي، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: ١٨٠٨هـ، ٨٩٨م، (ج٢/ص ٥٠٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند، مسند أحمد، واللفظ له، (ج۲۷/ص ۱۲۰)، رقم الحديث: ١٦٦١، وأبو داود في سننه، سنن أبي داود، باب قول النبي – صلى الله عليه وسلم –: كل صلاة لا يتمها صاحبها تتم من تطوعه"، (ج۲/ص ۱٤۹)، رقم الحديث: ٢٦٨، والنسائي، في سننه الكبرى، السنن الكبرى، كتاب الصلاة، باب المحاسبة على ترك الصلاة، (ج١/ص ٢٠٠)، رقم الحديث: ٢٢١، وابن ماجه، سنن ابن ماجه، من حديث أبي هريرة، باب ما جاء في أول ما يحاسب به العبد الصلاة، (ج٢/ص ٢٤)، رقم الحديث: ١٤٢٥، قال الهيثمي: " روى النسائي عن يحيى بن يعمر عن أبي هريرة مثل هذا، فلا أدري أهو هذا أم لا، وقد ذكره الإمام أحمد في ترجمة رجل غير أبي هريرة، ورجاله رجال الصحيح"، مجمع الزوائد، (ج١/ص ٢٩١)، وصحح اسناده محقق و المسند، (ج٢/ص ٢٠)،

<sup>(</sup>٣) تدل على: نكث الشيء وهدمه، ابن فارس، ينظر: مقاييس اللغة، (ج٥/ص ٤٧٠)، وابن الأثير، النهاية، (ج٥/ص ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) أي: حدوده وأحكامه وأوامره ونواهيه، ابن فارس، ينظر: مقاييس اللغة، (ج٤/ص ٢٩٦)، ابن الأثير، النهاية، (ج٢/ص ١٩٠)، وابن منظور، لسان العرب، (ج١٠/ص ١١٣).

<sup>(°)</sup> التشبث بالشيء: التعلق به، ابن فارس، ينظر: مقاييس اللغة، (ج٣/ص ٢٣٩)، والمعجم الوسيط، (ج١/ص ٤٧٠).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٣٦/ص٤٨٥)، رقم الحديث: ٢٢١٦٠، والطبراني في معجمه الكبير، المعجم الكبير، (ج٨/ص٩٨)، رقم الحديث: ٧٤٨٦، وابن حبان في صحيحه، كتاب التاريخ، باب إخباره صلى الله عليه و سلم عما يكون في أمته من الفتن والحوادث، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، صحيح=

وعن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «أول ما تفقدون من دينكم الأمانة وآخره الصلاة» (١) ، قال ثابت عند ذلك: "قد يكون الرجل يصوم ويصلي، وإن اؤتمن على أمانة لم يؤدها (7) .

7- إنَّ الله لم يفرضها في الأرض بواسطة جبريل، وإنما فرضها بدون واسطة ليلة الإسراء فوق سبع سموات، وفُرضِت أولاً خمسين صلاة، ثم خفف الله عز وجل عن عباده، ففرضها خمس صلوات في اليوم والليلة، فهي خمسون في الميزان، وخمس في العمل، وهذا يدل على عظم مكانتها ومحبة الله لها<sup>(٤)</sup>.

=ابن حبان بترتيب ابن بلبان الناشر ، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة الثانية 1114هـ - ١٩٩٣، (ج١٥ /ص١١١)، رقم الحديث: ١٧١٥، وقال الهيثمي: رواه أحمد والطبراني، ورجالهما رجال الصحيح...، مجمع الزوائد، (ج٧/ص ٢٨١)، وقال محققو المسند: إسناده جيد، (ج٣٦/ص ٤٨٥).

- (۱) أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق، أبو بكر محمد بن جعفر بن محمد بن سهل بن شاكر الخرائطي السامري (المتوفى: ٣٢٧ه)، المنتقى من كتاب مكارم الأخلاق ومعاليها ومحمود طرائقها، انتفاء: أبو طاهر أحمد بن محمد السلفي الأصبهاني، تحقيق: محمد مطيع الحافظ، وغزوة بدير ،الناشر: دار الفكر دمشق سورية، سنة النشر: ١٤٠٦ هـ، (ص: ٧٢)، رقم الحديث: ٧٧، و الضياء المقدسي، الأحاديث المختارة، ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (المتوفى: ٣٤٣ه)، الأحاديث المختارة أو المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما، دراسة وتحقيق: معالي الأستاذ الدكتور عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، الناشر: دار خضر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م، (ج٤/ص ٤١٤)، قال الألباني: صحيح بشواهده الكثيرة، محمد ناصر الدين الألباني، السلسلة الصحيحة، الناشر: مكتبة المعارف الرياض، (ج٤/ص ٢١٠).
- (٢) ثابت بن أسلم أبو محمد البناني، الإمام، القدوة، شيخ الإسلام، قال أنس بن مالك يوماً: إن للخير مفاتيح، وإن ثابتاً من مفاتيح الخير، مات سنة: ١٢٧ه، ينظر: خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (المتوفى: ٢٤٠هـ)، طبقات خليفة بن خياط، المحقق: د سهيل زكار، الناشر: دار الفكر للطباعـة والنشـر والتوزيـع، سـنة النشـر: ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، (ص٣٦٦)، و الـذهبي، سـير أعــلام النبلاء، (ج٥/ص٢٠٠).
  - (٣) وهذه من مفردات الخرائطي دون غيره ممن روى الحديث، (ص: ٧٢).
- (٤) وذلك في الحيث المشهور الطويل، أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله: ﴿ وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكِيمًا ﴾ النساء: ١٦٤، (ج٩/ص ١٤١)، رقم الحديث: ٧٥١٧، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم إلى السماوات، وفرض الصلوات، (ج١/ص ١٤٥)، رقم الحديث: ١٦٢.



و لكثرة مزايا وخصائص الصلاة ومنزلتها في الشريعة (١)، وهي مما لا تخفى على عامة الناس فضلاً عن العلماء بل طلبة العلم أكتفى بما أشرت وذكرت.

#### - مراتب الناس في الصلاة:

وأودٌ قبل البدء في تفصيل مراتب الناس فيها أن أقول: إنَّ الأكثرية الغالبة من المصلين الذين يصلون وسط كثرة فرَّطت في صلاتها فلم تصلِّ بالأصل أو لم تحافظ على الصلاة، وأقل القليل من هؤلاء المصلين هو الذي يقيم للصلاة ركوعها وسجودها وخشوعها، ويلتذ بها، وإذا رأينا المسجد يغصُّ بالمصلين فاعلم أن مقيمي الصلاة بينهم قلَّة، فأسأل الله أن يردنا إليه ردًا جميلاً اللهم آمين. أقسام الناس في الصلاة:

قسم ابن القيم الناس في الصلاة إلى خمسة أقسام فقال: " والناس في الصلاة على مراتب خمسة: أحدها: مرتبة الظّالم لنفسه المفرّط، وهو الّذي انتقص من وضوئها ومواقيتها وحدودها وأركانها. الثّاني: من يحافظ على مواقيتها وحدودها وأركانها الظّاهرة ووضوئها لكن قد ضيّع مجاهدة نفسه في الوسوسة، فذهب مع الوساوس والأفكار.

الثّالث: من يحافظ على حدودها وأركانها وجاهد نفسه في دفع الوساوس والأفكار، فهو مشغول بمجاهدة عدوّه لئلّا يسرق صلاته، فهو في صلاة وجهاد.

الرّابع: من إذا قام إلى الصّلاة أكمل حقوقها وأركانها وحدودها، واستغرق قلبه مراعاة حدودها وحقوقها لئلّا يضيّع شيئا منها، بل همّه كلّه مصروف إلى إقامتها كما ينبغي، وإكمالها وإتمامها، قد استغرق قلبه شأن الصّلاة وعبوديّة ربّه تبارك وتعالى فيها.

الخامس: من إذا قام إلى الصلاة قام إليها كذلك، ولكن مع هذا قد أخذ قلبه ووضعه بين يدي ربّه – عزّ وجلّ – ناظرا بقلبه إليه، مراقبا له ممتلئا من محبّته وعظمته كأنّه يراه ويشاهده، وقد اضمحلّت تلك الوساوس والخطرات، وارتفعت حجبها بينه وبين ربّه، فهذا بينه وبين غيره في

1.,

<sup>(</sup>۱) وقد كتب الأئمة والعلماء في ذلك كُتبًا، إما في ثنايا حديثهم عن الصلاة عامة، كما صنع الإمام أحمد في كتابه، رسالة الصلاة، قدّم لها ووضع حواشيها الفقير إلى عفو مولاه: أحمد بن صالح الزهراني، ٢٠١هه، (ص: ٥٠)، ومما قال: واعلم أنّ حظّك من الإسلام وقدر الإسلام عندك بقدر حظّك من الصّلاة وقدرها عندك..."، أو ما كتب خصيصاً ككتاب، د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، منزلة الصلاة في الإسلام المفهوم، والحكم، والمنزلة، والخصائص، وحكم الترك، والفضائل في ضوء الكتاب والسنة، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض.

الصّلاة أفضل وأعظم ممّا بين السّماء والأرض، وهذا في صلاته مشغول بربّه- عزّ وجلّ- قرير العين به.

فالقسم الأوّل معاقب، والثّاني محاسب، والثّالث مكفّر عنه، والرّابع مثاب، والخامس مقرّب من ربّه-عزّ وجلّ لأن له نصيباً ممن جعلت قرة عينه في الصلاة ..."(١).

<sup>(</sup>١) ابن القيم، الوابل الصيب من الكلم الطيب، (ص ٢٣).



المطلب الثالث: أثر المحافظة على الصلوات (١) في إصلاح الفرد والمجتمع: ١- طمأنينة النفس وراحتها.

إذا أقبل العبد على صلاته بهمة ورغبة واستشعر مناجاته لربه وتضرعه بين يديه، فإن تلك الصلاة تمده بقوة روحية وتمنحه طمأنينة النفس وراحتها، وتعينه على مواجهة متاعب الحياة، ولذلك قال الله تعالى موجها عباده إلى أهمية الصلاة في تحقيق الراحة النفسية قال تعالى: ﴿ يَمَايُهُا وَلَنْكَ وَالسَّلَوْةَ إِنَّاللَهَ مَعَ الصَّلَاةِ في الصلاة في المعلمة المناها أين الله عنائية والسورة البقرة: ١٥٣] ، فالصلاة أكبر عون على مهمات الحياة ومصائبها، يلجأ فيها العبد المكروب إلى ربه فيجد راحته ويحس بتأييد الله له ورحمته به، فعن حذيفة رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا حزبه أمر صلى "(١)، وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " وجعلت قرة عيني في الصلاة "(١).

ويحسن بي هنا أن اذكر ما نقله الدكتور يوسف القرضاوي<sup>(1)</sup> عن الدكتور الكسيس كارليل، وما قاله تعقيباً على كلامه فقال:" ما أصدق ما قال الدكتور الكسيس كارليل مؤلف كتاب "الإنسان ذلك المجهول" وأحد الحائزين على جائزة "نوبل": " لعل الصلاة هي أعظم طاقة مولدة للنشاط عرفت إلى يومنا هذا، وقد رأيت – بوصفي طبيباً – كثيراً من المرضى فشلت العقاقير في علاجهم، فلما رفع الطب يديه عجزاً وتسليماً تدخلت الصلاة فأبرأتهم من عللهم... إننا نربط أنفسنا حين نصلي – بالقوة العظمى التي تهيمن على الكون ونسألها ضارعين أن تمنحنا قبساً منها، نستعين به على معاناة الحياة...".

قال الدكتور يوسف معقباً على كلامه:" وإذا كان هذا أثر الصلاة بعامة فإن الصلاة الإسلامية بخاصة أبعد أغواراً وأعمق آثاراً، إنها ليست تعبداً محضاً، ولا ضراعة خالية من معاني الحياة، إنها – مع الضراعة والتعبد – نظافة، وثقافة، ورياضة..."(٥).

1.7

<sup>(</sup>١) تنبيه: وإنما قلت الصلوات ولم أقل الصلاة، حفاظاً على اللفظ القرآني، ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَكَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ المؤمنون: ٩.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريج الحديث مع الحكم عليه، (ص:٨٨).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريج الحديث مع الحكم عليه، (ص:٧٥).

<sup>(</sup>٤) يوسف بن عبد الله القرضاوي، عالم مؤلف محقق كما وصفه العلامة أبو الحسن الندوي، وُلد في إحدى قرى محافظة الغربية في مصر، حصل على شهادة الدكتوراة من كلية أصول الدين، عن: "الزكاة وأثرها في حل المشكلات الاجتماعية، له مصنفات أثناء عليها علماء العصر منها، فقه الزكاة، مات سنة: ١٤٤٤هـ. ينظر: https://www.al-qaradawi.net

<sup>(°)</sup> الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي، الإيمان والحياة، دار النشر، مؤسسة الرسالة، بلد النشر، لبنان، رقم الطبعة،٤، تاريخ النشر، ١٩٧٩، ١٩٧٩، (ص: ٢٦٣).

#### ٢ - الشعور بالعزَّة والرفعة.

الصلاة ملجأ العبد إلى الله؛ فمن آثار الصلاة والمحافظة عليها أنها تُشعر المسلم بِعزّةٍ ورفعةٍ عندما يضع المسلم جبهته وناصيته على الأرض؛ ليتذلّل ويفتقر إلى خالقه، فيتحرّر من قيوده، ويُعلن كامل التسليم لله تعالى، ويعترف ويقرُ بكمال عبوديته لله تعالى، وذلك عزِ وفخرٌ ورفعة، وما أحسن قول القاضى عياض (١) في مثل هذا:

ومما زادني عَجباً وتِيهاً وكدت بأخمصي (٢) أطأ الثريا (٣) دخولي تحت قولك يا عبادي وأن صيرت أحمد لي نبيا (٤)

#### ٣- المحافظة على الصلاة حاجز عن المعاصى.

عندما يؤدي العبد الصلاة وترتاح بها نفسه فإنها تمده بقوة دافعة لفعل الخيرات والابتعاد عن المنكرات، وتغرس في قلبه مراقبة الله عز وجل ورعاية حدوده والابتعاد عن الانحراف، والتغلب على نوازع الهوى، ومجاهدة النفس الأمارة بالسوء، فهي سياج منيع يقيه من الوقوع في المعاصي، ولـذلك قـال تعـالى: ﴿ وَأُقِمِ الصَّكَاوَةُ إِنَّ الصَّكَاوَةُ إِنَّ الصَّكَاوَةُ إِنَّ الصَّكَاوَةُ الله المعاصلية المعاصل

ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الزهد والورع والعبادة، تحقيق: حماد سلامة ،محمد عويضة، الناشر: مكتبة المنار – الأردن، الطبعة الأولى ، ١٤٠٧، (ص ١٨١).=

<sup>(</sup>۱) القاضي عِيَاض، عياض بن موسى بن عياض بن عمرون اليحصبي السبتي، أبو الفضل، عالم المغرب وإمام أهل الحديث في وقته، كان من أعلم الناس بكلام العرب وأنسابهم وأيامهم، وصنف التصانيف المفيدة منها، الشفا بتعريف حقوق المصطفى، شرح صحيح مسلم، مشارق الأنوار، ولد سنة: ٢٧٦هـ، ومات سنة: ٤٤٥ هـ، ينظر: ابن خلكان، وفيات الأعيان، (ج٣/ص ٤٨٣)، و المُقْرِي، شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى، أبو العباس المقري التلمساني (المتوفى: ١٤٠١هـ)، أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، مصطفى السقا، و إبراهيم الإبياري، وآخرون، الناشر: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر – القاهرة، عام النشر: ١٣٥٨ هـ – ١٣٥٨م، (ص ١. ٢٣).

<sup>(</sup>٢) الأخمص من القدم الموضع الذي لا يلصق بالأرض منها عند الوطء، ينظر: الأزهري، تهذيب اللغة، (ج٧/ص٧٣)، و ابن منظور، لسان العرب، (ج٧/ص٣٠).

<sup>(</sup>٣) الثريا، نجم، ابن فارس، ينظر: مقاييس اللغة، (ج٥/ص ٣٩٦).

<sup>(</sup>٤) السفاريني، محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، تحقيق : محمد عبد العزيز الخالدي، دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان - ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م، الطبعة : الثانية، (ج٢/ص ٣٧٢).

<sup>(°)</sup> قد يسأل سائل فيقول: قد عُلِم مما تقدم كيف تأثير الصلاة في النهي عن الفحشاء والمنكر، ولكن ما المقصود بقوله ﴿ وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَكُبُرُ ﴾، فالجواب قال ابن تيمية: "فالصلاة تضمنت شيئين أحدهما نهيها عن الذنوب، والثاني تضمنها ذكر الله وهو أكبر الأمرين فما فيها من ذكر الله أكبر من كونها ناهية عن الفحشاء والمنكر ".

وبهذا الأثر العظيم من آثار الصلاة تتبوأ تلك العبادة المنزلة السامية في علاج النفس من أمراضها، وتطهيرها من عيوبها وتزكيتها بالعمل الصالح، وغرس الأخلاق الفاضلة وحسن المعاملة مع الناس والمسارعة إلى فعل الخير.

ولكن واقع كثير من المسلمين مع الصلاة اليوم مختلف تمامًا لأنها تؤدى بالأجساد دون الأرواح، حتى أصبح البعض يشكك في تأثير الصلاة وثمارها، لأنه قلَّما يرى صورة تطبيقية مثمرة لها.

#### ٤ - توحيد صفوف المسلمين وتلاشى الفروقات بينهم وتطهير قلوبهم.

وفي توزيع الصلاة على خمس مراتٍ في اليوم والليلة، مع الحث على أدائها جماعة، أكبر الأثر في تضامن المسلمين، فالصلاة جماعة تتشئ الاتحاد والمحبة والإخاء بين المسلمين، وتجعل منهم كتلة متراصة، فإنهم عندما يجتمعون ويقنتون لربهم ويسجدون له ويركعون معاً تأتلف قلوبهم، وينشأ فيهم الشعور بأنهم أخوة فيما بينهم، ثم إن الصلاة في جماعة تدربهم وتربيهم على النظام والانضباط والمحافظة على الأوقات، وتتشئ فيهم المواساة والتراحم والمساواة والائتلاف، فتراهم جميعاً غنيهم وفقيرهم وكبيرهم وصغيرهم، وأعلاهم وأدناهم، يقومون جنباً إلى جنب، فلا شريف فيهم ولا دنيء، ولا رفيع ولا وضيع، فأيُ تضامن في أي مجتمع أفضل من هذا التضامن الإسلامي الذي يقوم على أسس من عبادة الله عز وجل وينبع من صميم هذه العبادة وشعائرها (1).

#### ٥- تعليم الناس الإنضباط، وإحترام الوقت.

ومن آثار المحافظة على الصلوات في أوقاتها، تعليم الناس الانضباط واحترام الوقت، و يظهر ذلك من خلال الآتي (٢):

١ - توزيع وتوقيت الصلوات الخمس له آثاره الايجابية في التربية العملية للأمة الإسلامية، وهو ما يشبه الوظائف العسكرية، وذلك من حيث ضرورة الالتزام بأداء هذه الصلوات في أوقاتٍ معينة دون

<sup>-</sup>وذكر الماوردي فيها: سبعة تأويلات هذا أحدها، وهو قول عبد الله بن عون، الماوردي.

ينظر: أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٠٥٠هـ)، النكت والعيون، المحقق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان، (ج٤/ص٢٨٥).

<sup>(</sup>۱)ينظر: محمود السيد شيخون، العبادات في الإسلام وأثرها في إصلاح المجتمع، الناشر: الجامعة الإسلامية، الطبعة: السنة العاشرة، العدد الأول، جمادى الأخرة ١٣٩٧هـ مايو – يونية ١٩٧٧ م، (ص: ٩١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: البيانوني، أحمد عز الدين البيانوني، من محاسن الاسلام، دار النشر، دار السلام، الطبعة الأولى، ٥٠ المعدد البيانوني، من محاسن العبادات في الإسلام وأثرها في إصلاح المجتمع، الناشر: الجامعة الإسلامية، الطبعة: السنة العاشرة، العدد الأول، جمادى الأخرة ١٣٩٧هـ مايو - يونية ١٩٧٧م، (ص: ٩١).

هوادة في ذلك، مما يعلم المسلمين ضرورة الاهتمام بالوقت وتنظيمه، فإنّ الصلاة وهي علاقة بين العبد وربه، مرتبطة بالوقت، ومحددة في أوقاتٍ معينة، وفي هذا إشارة إلى المسلم لكي تكون علاقته بأخيه المسلم، قائمة على احترام الوقت، والاهتمام بتنظيمه، وعدم هدره فيما لا طائل من ورائه.

Y- إنَّ الأشياء إنْ لم يكن لها وقت معين، فإنَّ ذلك يؤدي إلى التقصير فيها، وعدم المحافظة عليها، فالعبادات إنْ تُركت هكذا دُون توقيت، ربما تساهل فيها الكثيرون، ولو جُعلت الصلاة هكذا دون تحديد، لربما لم يصلّها الكثير من المتكاسلين، ولكنه سبحانه وتعالى بتحديده لأوقات الصلوات الواجبة، يبين الحد الأدنى، فلا يجوز أن يُؤتى بأقل من ذلك، لأنَّ من قصر في هذا القدر القليل، الموزّع على هذه الأوقات الخمسة في اليوم والليلة، فهو جدير بأن ينسى ربه ونفسه، ويغرق في بحرٍ من الغفلة، وأما من قوي إيمانه وزكت نفسه، فلا يرضى بهذا القليل من ذكر الله ومناجاته، بل يزيد عليه من النافلة، ومن أنواع الذكر الأخرى، ما شاء الله أن يزيد.

٣- وقوف المسلمين في صفوف مستقيمة متلاصقة فلا عوج ولا فرج المنكب إلى المنكب والقدم اللي القدم فإذا كبر الإمام كبروا وإذا قرأ أنصتوا، وإذا ركع ركعوا، وإذا سجد سجدوا، وإذا سلم سلموا، بل من خرج عن هذا النظام فكأنما خرج على الإنسانية وانحط إلى مستوى الحيوانية ، ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم قال:: « أما يخشى أحدكم - أو: لا يخشى أحدكم - إذا رفع رأسه قبل الإمام، أن يجعل الله رأسه رأس حمار، أو يجعل الله صورته صورة حمار »(١).

## ٦- عموم الخير ونشر الرحمة.

إن من آثار المحافظة على الصلاة جماعة سواء كانت فرضاً أم نفلاً - مما تشرع فيها الجماعة كالعيدين والكسوف - عموم الخير ونشر الرحمة؛ لأن المسلمين إذا اجتمعوا في صعيد واحد وراء إمام واحد إلى قبلة واحدة يعبدون ربّاً واحدا خاشعين خاضعين خافين عذابه طامعين في فضله غشيتهم رحمته وعمهم إحسانه ﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتُ اللّهِ قَرِيبٌ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف:

P 1.7

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب إثم من رفع رأسه قبل الإمام، (ج۱/ص ۱٤٠)، رقم الحديث: ٦٩١، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن سبق الإمام بركوع أو سجود ونحوهما، (ج١/ص ٣٢٠)، رقم الحديث: ٤٢٧. و اللفظ للبخاري.

٥٦]، وهنا يظهر في هذه المواطن وغيرها عظمة ملك الملوك ورب الأرباب؛ إذ تتجلى آثاره واضحة العيان للناس (١).

1.7

<sup>(</sup>۱) ينظر: محمود السيد شيخون، العبادات في الإسلام وأثرها في إصلاح المجتمع، (ص٩٢).



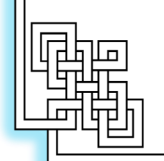
المبحث الثالث: أداء الزكاة. وفيه أربعة مطالب.

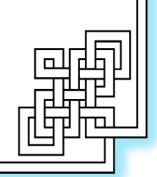
المطلب الأول: لفظ الزكاة في مصطلح الشرع.

المطلب الثاني: نظرة الأديان السابقة قبل الإسلام إلى مشكلة الفقر، وعلاجها.

المطلب الثالث: منزلة الزكاة في الإسلام.

المطلب الرابع: أثر الزكاة في إصلاح الفرد والمجتمع.





## المطلب الأول: لفظ الزكاة في مصطلح الشرع:

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلرِّكُوةِ فَنعِلُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٤] من محاسن الدِّين الإسلامي الحنيف، الذي جاء بكلِّ ما من شأنه غرْس المودَّة والرحمة بين المؤمنين، وتحقيق المساواة بين أفراد المجتمع المسلم، وإيجاب أسباب التراحُم والتعاطف والتعاون على البِرِّ والتقوى، ... فاشتملتْ تشريعاته الحكيمة على تقوية الإخاء بين مُعْتَتِقيه وتأليف القلوب، ونحو ذلك من مقومات سعادة الدنيا والآخرة، وصدق الله العظيم إذ يقول عن نفسه: ﴿إِنَّ رَبَّكَ عَكِمُ عَلِيمٌ ﴾ [سورة الأنعام: ٨٣].

فشرَعَ الله تعالى الزكاة؛ لِمَا يترتَّب على إعطائها لأهلها من المصالح العظيمة، والعواقب الحميدة، والآثار المبارَكة في الدنيا والآخرة؛ للمتصدِّق وللآخِذ، لذا فأنني سأقف في هذا المطلب في بيان الزكاة لغة واصطلاحًا، ووجه التطابق بين الاسم والمسمى فيها فأقول وبالله التوفيق.

أولاً: التعريف في اللغة و الاصطلاح.

تعريف الزكاة لغة: مصدر "زكا الشيء" إذا نمى وزاد، وزكا فلان إذا صلح، فالزكاة هي: البركة والنماء والطهارة و الصلاح"(١).

قال أبو بكر الأنباري<sup>(۲)</sup>:"الزكاة، معناها في كلام العرب: الزيادة والنماء، فسميت زكاة لأنها تزيد في المال الذي تخرج منه، وتوفره، وتقيه من الآفات، يقال: زكا المال يزكو زكاء: إذا زاد ونمي<sup>(۲)</sup>، وقال ابن منظور:"وأصل الزكاة في اللغة الطهارة والنماء والبركة والمدح وكله قد استعمل في القرآن والحديث".

<sup>(</sup>٤) ابن منظور ، **لسان العرب** ،  $(+3 \, 1 / - \omega)$ 



<sup>(</sup>١) إبراهيم مصطفى، أحمد الزيات، وآخرون، المعجم الوسيط، (ج١/ص ٣٩٦).

<sup>(</sup>۲) أبو بكر بن الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري، من أعلم أهل زمانه بالأدب واللغة، ومن أكثر الناس حفظاً للشعر والأخبار، قيل: كان يحفظ ثلثمائة ألف شاهد في القرآن، وكان يتردد إلى أولاد الخليفة الراضي باللَّه، يعلمهم، من كتبه، شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات، عجائب علوم القرآن، غريب الحديث، ولد سنة: ۲۷۱ه، ومات سنة: ۳۲۸ هـ، ينظر: أَبُو بَكُر الزَّبِيدِي، طبقات النحويين، (ص: ۱٥٤)، و اليافِعي، مرآة الجنان، (ج١/ص ٣٣٣).

<sup>(</sup>٣) أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري (المتوفى: ٣٢٨هـ)، الزاهر في معاني كلمات الناس، المحقق: د. حاتم صالح الضامن، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ -١٩٩٢، (ج٢/ص ١٧٦).

والزكاة أيضا الصلاح، قال الله تعالى: ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبُدِلَهُ مَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوةً وَأَقْرَب رُحْمًا ﴾ [سورة الكهف: [۱۸] قال الفراء (۱) أي صلحاً، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكَى مِنكُم مِّن أَحَدٍ أَبَداً ﴾ النور: [۱۸] قال الفراء منكم ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ يُرَكِّي مَن يَشَآءُ ﴾ [سورة النور: ۲۱] أي يصلح من يشاء (۱).

والخلاصة: أن أصل مادة: (زكا) الزيادة، والنماء، وكل شيء زاد فقد زكا، ولما كان الزرع لا ينمو إلا إذا خلص من الدغل كانت لفظة الزكاة تدل على الطهارة أيضاً، وإذا وصف الأشخاص بالزكاة – بمعنى الصلاح – فذلك يرجع إلى زيادة الخير فيهم، يقال: رجل زكى، أي زائد الحد من قوم أزكياء، و "زكى القاضي الشهود" إذا بين زيادتهم في الخبر (٣).

تعريف الزكاة اصطلاحًا: يطلق على أداء حق يجب في أموال مخصوصة، على وجه مخصوص ويعتبر في وجوبه الحول والنصاب، كما تطلق على نفس إخراج هذه الحصة (<sup>1)</sup>.

### ثانياً: التطابق بين الاسم و المسمى:

من خلال التعريف اللغوي للزكاة، فإننا نجد تطابقاً واضحاً بين الاسم والمسمى، من حيث الزيادة والنمو والطهر .... فالأسماء قوالب للمعاني، ودالة عليها، اقتضت الحكمة أن يكون بينها وبينها ارتباط وتناسب، وأن لا يكون المعنى معها بمنزلة الأجنبي المحض الذي لا تعلق له بها، فحكمة الله تأبى ذلك، وما نراه في واقعنا يشهد بذلك، فللأسماء تأثير في المسميات، وللمسميات تأثر عن أسمائها في الحسن والقبح، والخفة والثقل، واللطافة والكثافة كما قيل:

P 11. P

<sup>(</sup>۱) الفراء: يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلميّ، مولى بني أسد، أبو زكرياء، المعروف بالفراء، الكوفي، النحوي، قال: ثعلب: لولا الفراء، لما كانت عربية، ولسقطت؛ لأنه خلصها، ولأنها كانت تتنازع ويدعيها كل أحد، من كتبه: معاني القرآن، اللغات، ما تلحن فيه العامة، ولد سنة: ٤٤ هـ، ومات سنة: ٢٠٧هـ، ينظر: السيرافي، الحسن بن عبد الله بن المرزبان السيرافي، أبو سعيد (المتوفى: ٣٦٨هـ)، أخبار النحويين البصريين، المحقق: طه محمد الزيني، ومحمد عبد المنعم خفاجي – المدرسين بالأزهر الشريف، الناشر: مصطفى البابي الحلبي، الطبعة: ١٣٧٣ هـ - ١٩٦٦ م، (ص: ٤١)، و أبو الفِدَاء، المختصر في أخبار البشر، (ج٢/ص ٢٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن منظور، لسان العرب، (+31/- 000).

<sup>(</sup>٣) ينظر: يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، الناشر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، (ج ١/ص٤٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: البابرتي، العناية شرح الهداية، (ج٢/س ١٥٣)، و الدسوقي، محمد عرفه الدسوقي، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، تحقيق محمد عليش، الناشر دار الفكر، مكان النشر بيروت، (ج١/ص ٤٣٠)، و القليوبي، وعميرة، أحمد سلامة القليوبي وأحمد البرلسي عميرة، حاشيتا قليوبي وعميرة، الناشر: دار الفكر بيروت، (ج٢/ص٢)، ابن مُفْلِح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن محمد ابن مفلح، أبو إسحاق، برهان الدين (المتوفى: ٤٨٨ه)، المبدع في شرح المقتع، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ هـ - ١٩٩٧ م، (ج٢/ص ٢٩)، والقرضاوي، فقه الزكاة، (ج١/ص٤).

وقَلَّمَا أبصرتْ عيناك ذا لقب ... إلا ومعناه إن فَكَّرْتَ في لقبه (١)

ويظهر هذا التناسب والتطابق من خلال الآتي:

#### ١ – الزيادة في المال والوفرة فيه:

من التناسب والتطابق أن الزكاة "تزيد في المال الذي أخرجت منه، وتوفره في المعنى، وتقيه الآفات"(٢).

## ٢ - تزكية وتنمية المُعْطِى نفسه.

قال ابن تيمية: "نفس المتصدق تزكو وماله يزكو يطهر ويزيد في المعنى "(١) فالنماء والطهارة ليسا مقصورين على المال، بل يتجاوزانه إلى نفس معطى الزكاة كما قال تعالى: ﴿ خُذَمِنَ أَمَوَلِم مَكَةً مَّ مَكَةً مَ مَكَةً مَ مَرَّفَةً مِنْ أَمَوَلِم مَكَةً مُ مَ وَتُرَكِّم مَهَ وَصَلِ عَلَيَهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُ لَمُ مُ إسورة التوبة: ١٠٣]، فقوله تعالى: فقوله: ﴿ تُمَلَق مُهُم مُ السورة إلى مقام التحلية بالفضائل والحسنات. وقوله: ﴿ وَتُرَكِم مَ السيئات، وقوله: ﴿ وَتُرَكِم مَ السورة إلى مقام التحلية بالفضائل والحسنات. ومن المعروف أن مقام أن التخلية مقدمة على التحلية ".

#### ٣- تزكية وتنمية المُعْطَى نفسه.

إن كان في الزكاة نما وتنمية للمزكي والمُعْطي نفسه، فهي كذلك تنمية وتزكية للمُعْطى والفقير نفسه، فهي كذلك تنمية وتزكية للمُعْطى والفقير نفسه، قال الأزهري: "إنها -الزكاة- تُنَمِى الفقير، وهي لفتة جميلة إلى أن الزكاة تُحقق نموًا ماديًا ونفسيًا للفقير أيضًا، بجانب تحقيقها لنماء الغنى: نفسه وماله"(٥).

## ثالثاً: لفظ الزكاة والصدقة والفرق بينمها:

بعد ذكري المقصود من الزكاة لغة واصطلاحاً، وسبب تسميتها بهذا الاسم، أوضِّحُ للقارئ معنى الصدقة والفرق بينها وبين الزكاة، فأقول:

<sup>(</sup>٥) لم أجد عبارة الأزهري في كتاب منسوب إليه بعد البحث، ولكن نسب العبارة إليه، الشيخ، القرضاوي، فقه الزكاة، (-1/m))، و على بن نايف الشحود، المفصل في أحكام الربا، (-7/m))، وفتاوى الشبكة الإسلامية معدلة، بإشراف د. عبدالله الفقيه، (-3/m).



<sup>(</sup>١) ينظر: ابن القيم، زاد المعاد، (ج٢/ص٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) هذا ما نقله النووي عن الواحدي، النووي، المجمعوع شرح المهذب، (ج٥/ص٥٣٢).

<sup>(</sup>٣) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى، (ج**٥/ص٢٨).

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن العربي، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (المتوفى: ٣٥٥هـ)، أحكام القرآن، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤ هـ – ٢٠٠٣ م، (ج٢/ص٥٧٧)، وابن عاشور، التحرير والتنوير، (ج١١/ص٢٣).

عُرِّفت الصدقة بأنها: هي العطية التي يُبتغى بها الثواب عند الله تعالى (١).

وفرَّق بينهما الراغب الأصفهاني بقوله:" والصدقة: ما يخرجه الإنسان من ماله على وجه القربة كالزكاة، لكن الصدقة في الأصل تقال للمتطوع به، والزكاة للواجب، وقد يسمى الواجب صدقة إذا تحرى صاحبها الصدق في فعله. قال: خذ من أموالهم صدقة..."(٢).

وبناء على ما سبق فقد تسمى الزكاة الشرعية في لغة القرآن والسنة صدقة، حتى قال الماوردي (٢) الصدقة زكاة، والزكاة صدقة، يفترق الاسم ويتفق المسمى (٤) فمن الآيات الدالة على ذلك، قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن كِلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَتِ فَإِنْ أَعُطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٢٠] وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ ﴾ [سورة التوبة: ٢٠] وفي الحديث عن أبي أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ليس فيما دون خمس أواق (٥) صدقة، وليس فيما دون خمس أوسق (١) صدقة» أواق (عنيره من الأحاديث، غير أن العرف قد ظلم كلمة الصدقة، وأصبحت عنوانًا تجود به النفس على مثل المتسولين والشحاذين، ولكن المدلولات العرفية يجب أن لا تخدعنا عن حقائق الكلمات في لغة

<sup>(</sup>۱) ينظر: الجرجاني، التعريفات، (ص: ۱۳۲)، و محمد رواس قلعجي – حامد صادق قنيبي، معجم لغة الفقهاء، الناشر: دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ۱٤۰۸ هـ – ۱۹۸۸ م، (ص: ۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٤٨٠).

<sup>(</sup>٣) الماورْدي، علي بن محمد حبيب، أبو الحسن الماوردي، كان من وجوه الفقهاء الشافعيين، نسبته إلى بيع ماء الورد، له مصنفات كثيرة، أدب الدنيا والدين، الأحكام السلطانية، النكت والعيون، مات سنة: ٤٥٠ هـ، ينظر: الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفى: ٣٦٤هـ)، تاريخ بغداد، المحقق: الدكتور بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٢٢هـ – ٢٠٠٢م، (ج٣١/ص ٥٨٧)، و الشيرازي، أبو اسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، طبقات الفقهاء، هذبه عمد بن مكرم ابن منظور (المتوفى: ٢٧١هـ)، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الرائد العربي، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٩٧٠، (ص: ١٣١).

<sup>(</sup>٤) الماوردي، الأحكام السلطانية، (ص: ١٧٩).

<sup>(°)</sup> أواق: جمع أوقية وهي أربعون درهماً، ينظر: ابن الأثير ، النهاية، (ج١/ص٨٠).

<sup>(</sup>٦) الذود من الإبل: ما بين الثنتين إلى النسع، وقيل ما بين الثلاث إلى العشر، ينظر: ابن الجوزي، غريب الحديث، (ج١/ص٣٦٦)، وابن الأثير، النهاية، (ج٢/ص١٧١).

<sup>(</sup>٧) الوسق، بالفتح: ستون صاعا، وهو ثلاثمائة وعشرون رطلا عند أهل الحجاز، وأربعمائة وثمانون رطلا عند أهل العراق، على اختلافهم في مقدار الصاع والمد، ينظر: ابن الجوزي، غريب الحديث، (ج٢/ص ٤٦٧)، و ابن الأثير، النهاية، (ج٥/ص ١٨٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب، ما أدي زكاته فليس بكنز، (ج٢/ص١٠٧)، رقم الحديث: ١٠٥٥، و اللفظ للبخاري.

العرب في عهد نزول القرآن، ومادة الصدقة مأخوذة من الصدق، لذا قال ابن العربي<sup>(۱)</sup>: "وذلك مأخوذ من الصدق في مساواة الفعل للقول والاعتقاد وبناء "صد ق " يرجع إلى تحقيق شيء بشيء وعضده به، ومنه صداق المرأة، أي تحقيق الحل وتصديقه بإيجاب المال والنكاح على وجه مشروع..."<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القرضاوي، فقه الزكاة، (ج١/ص٠٥).



<sup>(</sup>۱) ابن العربي: محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن العربي المعافري الإشبيلي القاضي، أبو بكر، ، فقيه حافظ عالم منقن أصولي صنف كتباً منها: عارضة الأحوذي في شرح جامع أبي عيسى الترمذي، العواصم من القواصم، مات سنة ٤٥٣ هـ، ينظر: ابن خاقان، الوزير الكاتب أبو نصر الفتح بن محمد بن عبيد الله بن خاقان بن عبد الله القيسي الإشبيلي المتوفى سنة ٤٥٥ هـ / ١١٣٥ م، مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس، تحقيق : محمد علي شوابكة، دار النشر / مؤسسة الرسالة – بيروت – ١٩٨٣م، الطبعة : الأولى، (ص: ١٤٩)، و ابن عَمِيرة، أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، أبو جعفر الضبي (المتوفى: ٩٥هه)، بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، الناشر: دار الكاتب العربي – القاهرة، عام النشر: ١٩٦٧ م، (ص: ٩٢).

## المطلب الثاني: نظرة الأديان السابقة قبل الإسلام إلى مشكلة الفقر، وعلاجها(١):

الإنسان عرف الفقر والحرمان منذ زمن قديم، ولم يستطع الداعون لعلاج هذه المشكلة في اختلاف العصور انتشال الفقراء من وضعهم السيء، كما أنهم لم يفلحوا في كسب عطف الأغنياء وبذلهم على الفقراء.

ففى مصر القديمة على عهد الأسرة الثانية عشر باع الفقراء أنفسهم للأغنياء وساموهم الخسف وأذواقهم عذاب الهون.

وفى أثينا عاصمة الإغريق (اليونان) كان الأغنياء يتحكمون فى الفقراء إلى حد أنهم كانوا يبيعونهم بيع العبيد إذا ما كانوا يؤدون لهم ما كانوا يفرضونه عليهم من إتاوات.

وفي الإمبراطورية الرومانية والدولة الأروبية التي خلفتها أزدادت حالة الفقراء سوءاً فكانوا في جميع البلاد يباعون مع أراضيهم كالماشية.

وإذا تتبعنا الأديان السماوية قبل الإسلام وجدناها دعت فيما دعت إليه إلى البر بالفقراء والضعفاء والإحسان إليهم والأخذ بأيديهم، وقد أفاض القرآن الكريم في إيضاح هذا المبدأ السامي في دعوة كثير من الأنبياء السابقين.

فالديانات السماوية دعوتها إلى البر بالفقراء والضعفاء أجهر صوتًا، وأعمق أثرًا من كل فلسفة بَشرية، أو ديانة وضعية أو شريعة أرضية، ولا تخلو دعوة نبى من الأنبياء عن هذا الجانب.

والواقع أن الأديان كلها حتى الوضعية منها التي لم تعرف لها صلة بكتاب سماوي، لم تغفل هذا الجانب الإنساني الاجتماعي، الذي لا يتحقق إخاء ولا حياة طيبة بدونه.

ففي بلاد ما بين النهرين قبل أربعة آلاف سنة، كيف أن "حمورابي" في استهلال أول سجل للشرائع وجد حتى الآن، قال: إن الآلهة أرسلته لمنع الأقوياء من اضطهاد الضعفاء، وليرشد الناس، ويَؤَمِّن الرفاهية للخلق (٢).

<sup>(</sup>١) وهدفي من هذا المطلب وغرضي منه أن يتبين القارئ بعد الإطلاع عليه على عظمة الإسلام، ومنزلة الزكاة ومكانتها في الإسلام، وذلك في المطلب الذي يليه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القرضاوي، فقه الزكاة، (ج١/ص٥٥)، والطيار، فضيلة الدكتور/ أ. عبد الله بن محمد بن أحمد الطيار الأستاذ بجامعة القصيم، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، تقديم: معالي مدير جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، (ص:٦)، والأستاذ، عز العرب فؤاد، الزكاة في ضوء رؤية معاصرة، (ص:٥).

وبعد هذه اللمحة والإطلالة التاريخية عن حالة الفقراء والمساكين، أود أن أورد الآيات القرآنية التي أشارت إلى الزكاة في الأمم السابقة، وبعض النصوص والتوجيهات والوصايا التي وردت في التوراة والأنجيل، مُعقبًا عليها ببعض الملاحظات و الفوائد.

## أولاً: بعض النصوص القرآنية في الزكاة للأديان السماوية السابقة.

والقارئ في كتاب ربه عز وجل يجد جملة من الآيات التي أخبرت عن الزكاة في الأمم السابقة، إما على سبيل الإخبار من الله، أو حثاً على لسان نبيهم، وهذا يعدُّ طبعاً كإحدى الوسائل في معالجة الفقر والمسكنة، وهذه الآيات.

- ما ورد عن إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ﴿ وَجَعَلْنَهُمُ أَيِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكَوْةِ ۗ وَكَانُواْ لَنَا عَلِيدِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٧٣].
- ويتحدث عن إسماعيل فيقول: ﴿ وَأَذَكُرْ فِ ٱلْكِنْبِ إِسْمَعِيلًا إِنَهُۥ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُۥ بِالصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ، مَرْضِيًا ﴾ [سورة مريم: ٥٥ - ٥٥].
- ويتحدث عن ميثاقه لبنى إسرائيل فيقول: ﴿ وَإِذَا أَخَذُنَا مِيثَقَ بَنِيٓ إِسْرَءِ بِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللّهَ وَبِالْوَلِيَيْنِ إِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِيِّ وَالْمَسَاكِيْنِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمُ إِلَا قَلِيلًا مِّنْكُمْ وَذِى الْقُرْبِيِّ وَالْمَسَاكِيْنِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُهُمْ إِلَا قَلِيلًا مِّنْكُمْ وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ ثُمَّ تَوَلِّيْتُمْ اللّهِ وَلِيلًا مِنْكُمْ وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُونَ أَنْ اللّهَ وَلِيلًا مَا اللّهُ وَلِيلًا وَلِيلًا مَا وَالْمَسَانِ وَالْمَالِيلُوا اللّهِ وَلَيْلُوا اللّهُ وَالْمَسَافِقَ وَالْمَسَالِقِيلُوا لِللّهُ اللّهِ وَلَا لَا اللّهُ وَالْمَسَالُونَ وَالْمَسَاقِ وَلَا الْمَالِمُ اللّهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَالْمِلْوَا لِللّهُ وَالْمُسَالِقُولُوا لِللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُسَالِقُولُوا لِللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُواللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

وغيرها من الآيات

#### ثانيًا بعض ما ورد من نصوص في الأسفار: التوراة والأنجيل (العهد القديم، والعهد الجديد):

وردت كثير من الوصايا والتوجيهات الخاصة بالعطف على الفقراء والمساكين، بالصدقة عليهم ودفع المال لهم والبرَّ بالأرامل واليتامى والضعفاء، كجزء من الاسهام في معالجة الفقر والحاجة، فمن هذه النصوص والتوجيهات والوصايا:

- ففي التوراة نقرأ في الإصحاح (٢٢) منه: " الصالح العين هو يُبارَك لأنه يعطى من خبزه للفقير ".
- وفي الفقرة (٢٧) من سفر الأمثال: " من يعطى الفقير لا يحتاج، ومن يحجب عنه عينيه عليه لعنات كثيرة".
- وفي نقرأ في الإنجيل في الفقرة (٣٣) من الإصحاح (١٣) من إنجيل لوقا: " بيعوا ما لكم وأعطوا صدقة ".

هذه لمحة موجزة حول عناية الأديان السابقة قبل الإسلام بعلاج مشكلة الفقر، ومكانة الزكاة في هذه الأديان كوسيلة من وسائل العلاج الناجع.

#### بعض الملاحظات على ما سبق:

ومن خلال تتبع النصوص الآنفة الذكر حول مكانة الزكاة في الأديان السابقة، وبالنظر إليها نظر المتأمل، سأنقل للقارئ بعض ملاحظات أهل العلم والفضل لتتم الفائدة وتكتمل الصورة، بعد القول بأنّها نماذج رائعة من عناية الأديان السابقة بالفقراء وذوى الحاجات، وهذه هي دعوة الكتب السماوية قبل القرآن إلى رعايتهم.

1 - إن هذه النصوص لا تعدو أن تكون ترغيباً في الإحسان والعطف، وترهيباً من الأنانية، والبخل ودعوة صريحة إلى التصدق عن طواعية واختيار، فهي دعوة جهيرة إلى التصدق الفردي الاختباري.

٧- لا يفهم من هذه النصوص الإيجاب والإلزام، بحيث يشعر من ترك الزكاة بأنه محاسب ومعاقب في الدنيا والآخرة، بل الأمر مرده إلى التفضيل والعطف والإحسان، فالتارك لها لا يشعر بأنه ترك شيئًا من أساسيات الدين.

٣- وكُلت النصوص السابقة موضوع الزكاة إلى الأفراد ولم تلزم الدولة بجبايتها وتوزيعها على مستحقيها، بل أوكلت ذلك إلى أريحية الأفراد، وإلى ضمائرهم، فلم تجعل للدولة سلطانًا عليهم، في التحصيل والتوزيع.

٤- لم تحدد هذه النصوص الأموال التي تزكي ولا شروط الزكاة ولا من تدفع له بل أبهمت ذلك كله الأمر الذي يتعذر معه جبايتها وتوزيعها، وهذا ما يجعل التفكير في تحصيله من قبل الدولة ممتنعًا، إذ كيف تحصل شيئًا غير مقدر ولا محدود.

• - لا يفهم من النصوص السابقة حل مشكلة الفقر حلاً جذرياً، والقضاء عليه والأخذ بيد الضعفاء والمحتاجين إلى حد الاكتفاء، بحيث لا يمدون يد الحاجة إلى الأغنياء والموسرين... بل يفهم منها التخفيف من ويلات الفقراء، والتقليل من بؤسهم مع بقاء أصل المشكلة.

قال الدكتور القرضاوي: إن الفقراء والضعفاء كانوا تحت رحمة الأغنياء القادرين ومنتهم، إذا حركهم حب الله والآخرة، أو حب الثناء، والمروءة، فجادوا بشيء – ولو قليلاً – على ذوى الضعف والحاجة والفقر، فهم أصحاب الفضل والمنة، وإذا غلب عليهم حب المال وحب الذات، ضاع الفقراء، وافترستهم مخالب الفاقة، ولم يجدوا من يدافع عنهم، أو يطلب لهم حقًا، إذ لم يكن لهم حق معلوم. و هذا هو خطر الإحسان الموكول إلى الأفراد".

9117

<sup>(</sup>١) ينظر: الدكتور، القرضاوي، فقه الزكاة، (ج١/ص٥٠)، وينظر: الدكتور، الطيار، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، (ص٨)، والإستاذ، عز العرب فؤاد، الزكاة في ضوء رؤية معاصرة، (ص٢٠).

وأخيرًا أقول في هذا المطلب، لعل قائلًا يقول: بعد هذا العرض للجانب التاريخي لظاهرة الفقر وموقف الأديان منه، وذكركِ الآيات القرآنية، وبعض نصوص التوراة والأنجيل التي تحث على علاج هذة المشكلة، هل من كلمة عن موقف الإسلام من ظاهرة الفقر وعلاجها بالزكاة؟. فأقول:

١- الإسلام لم يترك هذه المشكلة الخطيرة لتكون سبباً في تمزُق المجتمع أو حدوث فجوات بين طبقاته، وإنما جعل علاجها واجباً وفرضاً مُلزمًا على الغني تجاه الفقير، وكانت فريضة الزكاة بذلك هي أول تشريع مُنظم يضمن حق الفقير على الغني، ليس كصدقة فرديَّة تطوعيَّه، إنما كحق مُلزِم ومعلوم يُسهم في القضاء على مشكلة الفقر (١).

٧ - بل الفقرُ في نظر الإسلام بلاء ومُصيبة، تعوَّذَ منها، ووجَّه بالسعي للتخلُّص منها، ليس في مدحِ الفقراء آية في كتاب الله، ولا حديث صحيح في سنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؛ بل لقد استعاذَ النبيُ صلى الله عليه وآله وسلم من الفقر، وجعله قرينًا للكُفر، فعن أبي بكرة، رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: « اللهم إني أعوذ بك من الكفر، والفقر، وعذاب القبر " "اللهم إنى أعوذُ بك من الكفر والفقر » (٢).

٣- منذ بزوغ فجر الإسلام في مكة والمسلمون يومئذ أفراد معدودون ليس لهم كيان مستقل ولا دولة تحميهم، أكد القرآن المكي العطف والرحمة والإحسان على الفقراء والمساكين، فشرع الزكاة من دون تقدير الأنصبة، كما يحض على الإحسان و العطف ... عليهم أحيانًا باسم إطعام المسكين والحض عليه، وأحيانًا تحت عنوان الإنفاق مما رزق الله، وتارة باسم أداء حق السائل والمحروم، وبيّن النبي صلى الله عليه وسلم مكانها في دين الله، وأنها أحد أركان الإسلام ومبانيه العظام، ورغب في أدائها ورهب من منعها بأحاديث شتى وأساليب متنوعة.

9,1,4

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب، الدكتور، يوسف القرضاوي، دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية وشروط نجاحها، الناشر، دار الشروق، وإطروحة لنيل درجة الدكتوراة موسومة به مساهمة الزكاة في علاج ظاهرة الفقر في الدول الإسلامية، إعداد الطالب، طيب طيبي، إشراف الأستاذ الدكتور، الطيب دازدي، للسنة الجامعية ٢١١٦ـ ٢١١٠. (٢) أخرجه أحمد في مسنده، واللفظ له، مسند أحمد، (ج٣٠، ص ١٧)، رقم الحديث: ٢٠٣٨، وأبو داود في سننه، سنن أبي أبي داود، باب ما يقول إذا أصبح، (ج٧/ص ٢١٤)، رقم الحديث: ٥٩٠، والنسائي في سننه الكبرى، السنن الكبرى للنسائي، كتاب الاستعادة، الاستعادة من الفقر، (ج٧/ص ٢١٥)، رقم الحديث: ٩٤٨، قال الحافظ: هذا حديث صحيح أخرجه أحمد وإسحاق في "مسنديهما " وأبو داود..."، ابن حجر العسقلاني (٨٥٢ هـ)، نتائج الأفكارفي تخريج أحاديث الأذكار، المحقق: حمدي عبد المجيد السلفي، الناشر: دار ابن كثير، الطبعة: الثانية الأفكارفي تخريج أحاديث (٢١٥ م.).

إلزم الدولة جلب وجمع الزكاة من أصحابها، وتوزيعها على مستحقيها، فلم يوكل ذلك إلى اختيارهم وضمائرهم، وهذا يساعد بشكل كبير في القضاء على مشكلة الفقر (١).

7111

<sup>(</sup>١) ينظر: الدكتور، القرضاوي، فقه الزكاة، (ج٩/١٥)، و والدكتور، الطيار، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، (ص٩).

## المطلب الثالث: منزلة الزكاة في الإسلام:

والآن بعد أن بيَّنت مكانة الزكاة في الأديان السابقة، وحلِّها مشكلة الفقر، أعرض بشيء من التفصيل لمنزلة ومكان الزكاة في الإسلام؛ ليتضح البون الشاسع بين الأديان السابقة ودين الإسلام. فأقول: للزكاة منزلة عظيمة في الإسلام، ومكانة سامية يظهر ذلك من خلال الآتي:

1 - تعد الزكاة الركان الثالث من أركان الإسلام ودعائمه، ففي حديث ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا عبده ورسوله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان» (١).

٢ - الزكاة: قرينة الصلاة في كتاب الله تعالى، فقد جمع الله بينها وبين الصلاة في مواضع كثيرة في كتابه الكريم، وهذا يدل على عظم مكانتها عند الله عز وجل، وعظم شأنها، فمن هذه الآيات:
 قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوا مَعَ الرَّكِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٤٣]

وقوله: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاثُوا الرَّكَوْةَ ﴾ [سورة البقرة: ٨٣].

وقول له تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِنْ خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: ١١٠ وغيرها من الآيات.

وقد ذكرت سابقاً (۱) أن الزكاة قرنت بالصلاة ستًا وعشرين مرة، كل مرة منها في آية واحدة، وتمام السابعة والعشرين مرة جاءت في سياق واحد مع الصلاة، وإن لم تكن معها في آية واحدة، هي قوله تعلى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّا الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ الوَّوَالَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُور اللَّ وَٱلَّذِينَ هُمْ اللِّكُوةِ وَسَعَتَ كُلُّ مَعْ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّرِينَ هُمْ إِن اللَّهُ وَمُعْرِضُون اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَمُعْرِضُون اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن زَّكُومٍ تُرِيدُونِ وَجْهَ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾ [سورة الروم: ٣٩].

وقوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ١ النَّينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكَوْةَ وَهُم بَالْآخِرَةِ هُمْ كَفرُونَ ﴾ [سورة فصلت: ٦ - ٧].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمس»، (ج ١/ص ١١)، رقم الحديث: ٨، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم بني الإسلام على خمس، (ج ١/ص ٤٥)، رقم الحديث: ١٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم، (ص:۲۷).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الدكتور، الطيار، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، (ص: ٢٢)، و القحطاني، المؤلف: د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، منزلة الزكاة في الإسلام – مفهوم، ومنزلة، وحكم، وأحكام، وفوائد، وشروط، ومسائل في ضوء الكتاب والسنة، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض، (ص: ١٤).

7 - عناية السنة بها عناية دقيقة فائقة، فقد جاءت الأحاديث الصحيحة الكثيرة ، تأمر بإخراجها ، وإثم تاركها ، وقتال من مانعها ، وبيان أصناف الأموال الزكوية فيها: من بهيمة الأنعام ، والذهب والفضة ، وعروض التجارة ، والخارج من الأرض كالثمار ، والحبوب وغير ذلك: كالمعدن والركاز ، وأوضحت النصب ومقاديرها ، وبينت السنة أحكام الزكاة بالتفصيل ، وكذلك اعتتت السنة المطهرة ببيان أصناف أهل الزكاة الثمانية ، وقد ذكر ابن الأثير (۱) أكثر من مائة وعشرة أحاديث في الزكاة .

- ٤- ذكرها في الشرائع السابقة، وقد ذكرتُ ذلك بشيء من التفصيل في المطلب السابق، بما أغنى
   عن الإعادة هنا.
- – فرضية الزكاة كان متقدماً، فأصل الزكاة كان واجباً بمكة، وفي المدينة من السنة الثانية للهجرة حددت الأنواع التي تجب فيها، ومقدار النصاب (٢).

7- مجئ النصوص من الكتاب والسنة في بيان عقوبة تاركها، مما تقشعر منه الجلود المسلمة، وتسدمع له العيون المؤمنة، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ وسَدمع له العيون المؤمنة، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَيْرَهُمُ مِعَدَابٍ أَلِيمِ ﴿ قَلْهُورُهُمُ مَّ هَذَا مَا كَنَتُمُ فَنَكُونَ بِهَا جِناهُهُمْ وَجُونُهُمْ وَظُهُورُهُمُ مَّ هَذَا مَا كَنَتُمُ لِنَهُ وَلَا يَعْسَبَنَ اللّهِ يَعْمَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عَبْد الكَرِيم الشيبانيّ الجزري، أبو السعادات، مجد الدين، كان عالماً في عدة علوم مبرزا فيها، منها، الفقه، والأصولان، والنحو، والحديث، واللغة، أصيب بالنقرس فبطلت حركة يديه ورجليه، ولازمه هذا المرض إلى أن توفي، له تصانيف مشهورة منها، النهاية في غريب الحديث والأثر، والإنصاف في الجمع بين الكشف والكشاف، ولد سنة: ٤٤٥ه، ومات سنة: ٢٠٦ه، ينظر: ابن نُقْطَة، محمد بن عبد الغني بن أبي بكر بن شجاع، أبو بكر، معين الدين، ابن نقطة الحنبلي البغدادي (المتوفى: ٢٠٩هـ)، إكمال الإكمال (تكملة لكتاب الإكمال لابن ماكولا)، المحقق: د. عبد القيوم عبد ريب النبي، الناشر: جامعة أم القرى مكة المكرمة، الطبعة: الأولى، ١١٤١، (ج١/ص١٢٣)، وابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (المتوفى: ٣٦٠هـ)، الكامل في التاريخ، يعرب عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ٢١٥هـ/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٢٠٦هـ)، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط – النتمة تحقيق بشير عيون، الناشر: مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان، الطبعة: الأولى، (٤/ص ٥٥٠ – ٢٦٥٩)، من الحديث رقم ٢٦٥٥ – ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٣) نقدم نقل كلام ابن كثير في هذا، (ص:١٤) ، ينظر: الموسوعة الفقهية الكويتية، (ج٤/ص٢٧٠).

وقد وردت مجموعة من الأحاديث الصحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك، أكتفي بحدبثين.

الحديث الأول: عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من آتاه الله مالا، فلم يؤد زكاته مثل له ماله يوم القيامة شُجاعا أقرع (۱) له زبيبتان (۲) يطوقه يوم القيامة، ثم يأخذ بلهزمتيه – يعني بشدقيه – ثم يقول أنا مالك أنا كنزك، ثم تلا: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبَحَلُونَ ﴾ » الآية (۲) ، وفي لفظ: « يكون كنز أحدكم يوم القيامة شجاعا أقرع، يفر منه صاحبه، فيطلبه ويقول: أنا كنزك، قال: والله لن يزال يطلبه، حتى يبسط يده فيلقمها فاه» (١).

الحديث الثاني: عن أبي ذر، قال: انتهيت إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو جالس في ظل الكعبة، فلما رآني قال: «هم الأخسرون ورب الكعبة» قال: فجئت حتى جلست، فلم أتقار ( $^{\circ}$ ) أن قمت، فقلت: يا رسول الله، فداك أبي وأمي، من هم؟ قال: «هم الأكثرون أموالا، إلا من قال هكذا وهكذا وهكذا  $^{\circ}$  من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله  $^{\circ}$  وقليل ما هم، ما من صاحب إبل، ولا بقر، ولا غنم لا يؤدي زكاتها إلا جاءت يوم القيامة أعظم ما كانت، وأسمنه تنطحه بقرونها وتطؤه بأظلافها، كلما نفدت أخراها، عادت عليه أولاها، حتى يقضى بين الناس» ( $^{\circ}$ ).

٧- من جحد وجوبها كفر، هذا هو منزلة ومكان فريضة الزكاة من شرائع الإسلام؛ فقد قرر العلماء: أن من أنكرها، وجحد وجوبها، فقد كفر، ومرق من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية.

<sup>(</sup>۱) الشجاع بالضم والكسر: الحية الذكر، والأقرع: الذي انحسر الشعر عن رأسه من كثرة سمه، ينظر:البغوي، محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ٥١٦هـ)، شرح السنة، تحقيق: شعيب الأرنؤوط-محمد زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي - دمشق، بيروت، الطبعة: الثانية، ٥٣٠١هـ ١٤٠هـ ١٤٠٩)، وابن الأثير، النهاية، (٣٠/ص٤٤).

<sup>(</sup>٢) الزبيبتان: هما النكتتان السوداوان فوق عينيه، وهو أوحش ما يكون من الحيات وأخبثه، ويقال: الزبيبتان: الزبدتان تكونان في الشدقين إذا غضب الإنسان، أو كثر كلامه، ينظر: البغوي، شرح السنة، (-5/0) (-5/0).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري،كتاب الزكاة، باب إثم مانع الزكاة، (ج٢/ص٢٠٦)، رقم الحديث: ١٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الحيل، باب في الزكاة وأن لا يفرق بين مجتمع، ولا يجمع بين متفرق، خشية الصدقة، (ج٩/ص٢٣)، رقم الحديث: ٦٩٥٧.

<sup>(</sup>٥) أي لم ألبث، ينظر: ابن الأثير، النهاية، (ج٤/ص٣٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب زكاة البقر، (ج٢/ص١١)، رقم الحديث: ١٤٦٠ ، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، واللفظ له، كتاب الزكاة، باب تغليظ عقوبة من لا يؤدي الزكاة (ج٢/ص٢٨٦)، رقم الحديث: ٩٩٠.

قال النووي: إذا امتتع من أداء الزكاة منكرًا لوجوبها، فإن كان ممن يخفي عليه ذلك لكونه قريب عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة أو نحو ذلك: لم يحكم بكفره، بل يعرف وجوبها، وتؤخذ منه، فإن جحدها بعد ذلك: حكم بكفره.

وإن كان ممن لا يخفي عليه ذلك، كمسلم مختلط بالمسلمين؛ صار بجحدها كافرًا، وجرت عليه أحكام المرتدين، من الاستتابة والقتل وغيرهما، لأن وجوب الزكاة معلوم من دين الله تعالى ضرورة، فمن جحد وجوبها فقد كذب الله، وكذب رسوله صلى الله عليه وسلم فحكم بكفره"(١)، وما قرره النووى، قرره كذلك ابن قدامة (٢).

## ٨- تعزير الإمام لمن تهاون بأداء الزكاة دال على عِظم منزلتها في الإسلام.

دلَّ على ذلك حديث بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده قال: سمعت نبي الله صلى الله عليه وسلم يقول: « في كل إبل سائمة (٤) ، في كل أربعين ابنة لبون (٥) ، لا تفرق إبل عن حسابها (٦) ، من أعطاها

777

<sup>(</sup>١) النووي، المجموع شرح المهذب، (ج٥/ص٢٣٤).

<sup>(</sup>۲) ابن قُدَامَة، عبد الله بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقيّ الحنبلي، أبو محمد، موفق الدين، كان إمام الحنابلة بجامع دمشق، وكان ثقة، حجة، نبيلا، غزير الفضل، نزهاً، ورعاً، عابداً، قال الحافظ الضياء: رأيت أحمد بن حنبل في النوم، فألقى علي مسألة، فقلت: هذه في الخرقي، فقال: ما قصر صاحبكم الموفق في شرح الخرقي، قال ابن الصلاح: ولو لم يكن من تصانيفه إلا المغني لكفى وشفى، ومن تصانيفه، روضة الناظر، ولد سنة: ١٤٥ه، ومات سنة: ١٢٠ هـ، ينظر: ابن البغدادي، ذيل طبقات الحنابلة، (ج٣/ص ٢٨١)، و ابن مُفْلِح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن محمد ابن مفلح، أبو إسحاق، برهان الدين (المتوفى: ٤٨٨ه)، المقصد الأرشد في لكم أصحاب الإمام أحمد، المحقق: د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، الناشر: مكتبة الرشد – الرياض – السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ – ١٩٩٩م، (ج٢/ص١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن قدامة، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي (المتوفى: ٢٠٦هـ)، المغني، الناشر: مكتبة القاهرة، الطبعة: بدون طبعة، تاريخ النشر: ١٣٨٨هـ – ١٩٦٨م، (ج٢/ص ٤٢٧).

<sup>(</sup>٤) أي: الراعية، ينظر: الخطابي، غريب الحديث، (ج١/ص٦٤٣)، وابن الأثير، النهاية، (ج٢/ص٢٢٦).

<sup>(</sup>٥) ابنة لبون: هي ابنة الناقة أتمت السنة الثانية ودخلت في الثالثة، أبو عبيد، غريب الحديث، (ج٣/ص٧١).

<sup>(</sup>٦) أي لا يفرق أحد الخليطين ملكه عن ملك صاحبه، ينظر: الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ١٢٥٠هـ)، نيل الأوطار، تحقيق: عصام الدين الصبابطي، الناشر: دار الحديث، مصر،الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ – ١٩٩٣م، (ج٤/ص١٤٧).

مؤتجرًا فله أجرها، ومن منعها فإنا آخذوها منه وشطر إبله عزمة أمن عزمات ربنا لا يحل  $\sqrt[3]{0}$  محمد منها شيء» أ

خلاصة المسألة: قد اختلف الفقهاء في مانع الزكاة إذا أخذت منه قهرًا، هل يؤخذ معها من ماله شيء. فذهب جمهور الفقهاء إلى أن مانع الزكاة إذا أخذت منه قهرا لا يؤخذ معها من ماله شيء. وذهب الشافعي في القديم، وآخرون (ئ) إلى أن مانع الزكاة يؤخذ شطر ماله عقوبة له ، مع أخذ

واحتج الفريق الثاني: بحديث بهز بن حيكم المذكور آنفاً.

واحتج الجمهور بالآتى:

الزكاة منه.

١- بقول النبي صلى الله عليه وسلم: « ليس في المال حق سوى الزكاة»

٢- ولأنها عبادة فلا يجب بالامتناع منها أخذ شطر ماله، كسائر العبادات.

٣- وبأن الصحابة رضي الله عنهم لم يأخذوا نصف أموال الأعراب الذين منعوا الزكاة (٦).

(١) أي طالباً للأجر، ينظر: ابن الأثير، النهاية، (ج١/ص٢٥)، و الشوكاني، نيل الأوطار، (ج٤/ص٤١).

أبو بكر البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٨٥٥هـ)، السنن الكبرى، المحقق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنات، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤ هـ – ٢٠٠٣ م، (ج٤/ص١٤٢).

(٦) ينظر هذه المسألة وتفاصيلها، الطحاوي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي المجري المعروف بالطحاوي (المتوفى: ٣٢١ه)، شرح مشكل الآثار، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الناشر =

<sup>(</sup>٢) أي: حقا من حقوقه، وواجبا من واجباته، ابن الجوزي، ينظر: غريب الحديث، (ج٢/ص٩٣)، وحاشية السندي على سنن النسائي، (ج٥/ص١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٣٢/ص ٢٢)، رقم الحديث: ٢٠٠١، و أبو داود في سننه، سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، (ج٣/ص ٢٦)، رقم الحديث: ١٥٧٥، والنسائي في سننه الكبرى، السنن الكبرى، كتاب الزكاة، باب عقوبة مانع الزكاة، (ج٣/ص ١١)، رقم الحديث: ٢٣٣٦، قال ابن الملقن: وإسناد هذا الحديث صحيح إلى بهز، ابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري (المتوفى: ٤٠٨هـ)، البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير، المحقق: مصطفى أبو الغيط وعبد الله بن سليمان وياسر بن كمال، الناشر: دار الهجرة للنشر والتوزيع – الرياض –السعودية، الطبعة: الأولى، ٢٥٤١هـ – ٢٠٠٢م، (ج٥/ص ٤٨١)، وحسن الحديث محققو المسند، (ج٣٣/ص ٢٢٠)، وحسنه الألباني، محمد ناصر الدين الألباني (المتوفى: ٢٠٤١هـ)، صحيح أبي داود، الناشر: مؤسسة غراس للنشر والتوزيع، الكويت، الطبعة: الأولى ، ٢٤١٣ هـ - ٢٠٠٢م، (ج٥/ص ٢٩٦).

<sup>(</sup>٤) إسحاق بن راهويه ، وأبو بكر عبد العزيز من أصحاب أحمد، وغيرهم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجة، كتاب الزكاة،باب ما أدي زكاته ليس بكنز، (ج١/ص٥٧٠)، رقم الحديث: ١٧٨٩، من حديث فاطمة بنت قيس رضي الله عنها، قال البيهقي: "والذي يرويه أصحابنا في التعاليق ليس في المال حق سوى الزكاة فلست أحفظ فيه إسناداً".

## المطلب الرابع: أثر الزكاة في إصلاح الفرد والمجتمع:

حين طبَّق المسلمون في العصور الإسلامية الزاهية فريضة الزكاة كما شرعها الله ورسوله تحققت أهدافها الجليلة، وبرزت آثارها العظيمة في حياة الفرد والمجتمع، ومن أبرز آثارها ما يأتي: أولاً: أثرها في المُعطِي:

1- تطهير النفس وتزكيتها، كما في الآية الكريمة ﴿ خُذُ مِنْ أَمْوَلِمُ مَ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِمِهم بَهَا ﴾ [سورة التوبة: ١٠٣]، وهما يشملان كل تطهير وتزكية، سواء أكانا ماديين أم معنويين، فليس هدف الإسلام من الزكاة جمع المال، ولا إغناء الخزانة فحسب، وليس هدفه منها مساعدة الضعفاء وذوى الحاجة وإقالة عثرتهم فحسب، بل هدفه الأول أن يعلو بالإنسان على المادة، ويكون سيدًا لها لا عبدًا، وتزكو نفسه وتطهر، وهنا تتميز فريضة الزكاة عن الضرائب (١) الوضعية التي لا تكاد تنظر إلى المُعطى إلا باعتباره مورِّدًا أو مُموِّلاً لخزانتها.

٧- التطهير من الشح، خلق الله الأنسان وغرس فيه مجموعة من الدوافع النفسية أو الغرائز، التي تسوقه سوقًا إلى السعي في الأرض وعمارتها، منها حب التملك، وحب البقاء،.. ونتج من هذه الغرائز والنوازع شح الإنسان بما في يده، وحبه الاستئثار بالخيرات والمنافع دون الناس: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ مَتُورًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٠٠] ﴿ وَأَحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشَّحَ ﴾ [سورة النساء: ١٢٨] والزكاة تعتبر علاجاً شافياً لأمراض البخل والشح والطمع والأنانية، وبذلك يصل إلى غاية البذل وأصعب الجود وأكرم العطاء النابع من أعماق الشعور ويتغلب جانب الوجدان على جانب الغريزة.

٣- التدريب على الإنفاق والبذل، كما أن الزكاة تطهير لنفس المسلم من الشح، هي أيضاً تدريب
 له على خلق البذل والإعطاء والإنفاق.

=مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى - ١٤١٥ هـ، ١٤٩٤ م، (ج٨/ ٤٠١ عـ ٤٠٤)، وابن الأثير، جامع الأصول، (ج٤/ص ٣٧٥)، و الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل الأصول، (ج٤/ص ٣٧٥)، و الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني، الكحلاني ثم الصنعاني، أبو إبراهيم، عز الدين، المعروف كأسلافه بالأمير (المتوفى: ١٨٢هـ)، سبل السلام، الناشر: دار الحديث، (ج١/ص ٥٢٠).

(١) الضريبة كما عرَّفها علماء المالية: فريضة إلزامية، يلتزم الممول بأدائها إلى الدولة، تبعًا لمقدرته على الدفع، بغض النظر عن المنافع التي تعود عليه من وراء الخدمات التي تؤديها السلطات العامة، وتستخدم حصيلتها في تغطية النفقات العامة من ناحية، وتحقيق بعض الأهداف الاقتصادية والاجتماعية والسياسة وغيرها من الأغراض التي تتشد الدولة تحقيقها من ناحية أخرى.

ينظر: الدكتور محمد فؤاد إبراهيم، مبادئ علم المالية، الناشر: القاهرة مكتبة النهضة المصرية، (ج١/ص٢٦١).

فمما لا خلاف فيه بين علماء التربية والأخلاق أن للعادة أثرها العميق في خلق الإنسان وسلوكه وتوجيهه ولهذا قيل: "العادة طبيعة ثانية" غير التي وُلد عليها، فالأنسان إذا عوَّد نفسه على البذل، سواء بذل علم، أو بذل مال، أو بذل جاه، صار ذلك البذل سجية له وطبيعة حتى إنه يتكدر، إذا لم يكن ذلك اليوم قد بذل ما اعتاده، بل إنَّ ذلك يكون سبباً في انشراح الصدر وطمانينة النفس، قال ابن القيم:" ومنها (1): الإحسان إلى الخلق ونفعهم بما يمكنه من المال والجاه والنفع بالبدن وأنواع الإحسان، فإن الكريم المحسن أشرح الناس صدراً، وأطيبهم نفساً، وأنعمهم قلباً" (1).

3- إحياء خلق شكر النعمة، الزكاة توقظ في نفس معطيها معنى الشكر لله تعالى، والاعتراف بفضله عليه وإحسانه إليه، ومن الأمور المعروفة التي لا يختلف فيها العقلاء، ولا تختفي على الجهلاء، أن الاعتراف بالجميل، وشكر النعمة، أمر لازم، وللغزالي كلام جميل يقرر فيه أن لكل شيء من النعم ما يقابلها من الشكر فقال: "شكر النعمة، فإن لله عز وجل على عبده نعمة في نفسه، وفي ماله فالعبادات البدنية شكر لنعمة البدن، والمالية شكر لنعمة المال، وما أخس من ينظر إلى الفقير، وقد ضيق عليه الرزق وأحرج إليه، ثم لا تسمح نفسه بأن يؤدى شكر الله تعالى على إعفائه عن السؤال وإحواج غيره إليه بربع العشر أو العشر من ماله "(").

• - دليلُ ويرهان صدق مخرجها، ومن الآثار الحسنة للمعطي للزكاة، وهي كثيرة جداً وحسبي ما ذكرت بالنسبة للمعطي، أنها برهان على صدق إسلام مخرجها، فعن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «... والصدقة برهان... » ، فالصدقة دليل على صدق إيمان المزكي، وذلك أن المال محبوب للنفوس، والمحبوب لا يبذل إلا ابتغاء محبوب مثله أو أكثر، بل ابتغاء محبوب أكثر منه، ولهذا سميت صدقة؛ لأنها تدل على صدق طلب صاحبها لرضا الله عزّ وحل.

## ثانياً: أثرها في الآخذ:

1 – الشعور بعضويته في المجمتع، فالفقير مثلاً إذا أخذ نصيبه من الزكاة، في صورة كريمة لا من فيها ولا أذى، فصروت له من الدولة، وهو عزيز النفس، رافع الرأس، موفور الكرامة، فهو في الحقيقة آخذ حقه المعلوم، ونصيبه المقسوم، حتى ولو أخذها من الأفراد في حالة اضطراب الأمور

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك في فصل" أسباب شرح الصدور وحصولها على الكمال له صلى الله عليه وسلم".

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، زاد المعاد، (ج٢/ص٢٢).

<sup>(</sup>٣) الغزالي، إحياء علوم الدين، (ج١/ص٢١٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء، (ج١/ص ٢٠٣)، رقم الحديث: ٢٢٣

في الدولة، والمجتمع المسلم، وقُدِّر للأفراد أن يكونوا هم الموزعين للزكاة بأنفسهم، فإن القرآن يحذرهم من إهانة الفقير، أو جرح إحساسه بما يفهم منه الاستعلاء عليه، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا بُنْظِلُوا صَدَقَتِكُم بِاللَّمِنِ وَالْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِعَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرة البقرة البقرة البقرة المنافقير أن يشارك في الحياة، ويقوم بواجبه في طاعة الله، وبهذا يشعر أنه عضو حي في جسم المجتمع، فيشعر حينها أنه ليس ضائعاً في المجتمع وأن مجتمعه يهتم به ويرعاه، وهذا الشعور نفسه ثروة لا يستهان بها للأمة كلها.

٧- الزكاة تطهير من الحسد والبغضاء، كما أن الزكاة تطهير لمعطيها فهي كذلك تطهير لآخذها من داء الحسد والكراهية، فالإنسان إذا عضته أنياب الفقر، ودهته داهية الحاجة، ورأى حوله من ينعمون بالخير، ويعيشون في الرغد، ولا يمدون له يداً بالعون، بل يتركونه لمخالب الفقر وأنيابه، فهذا الإنسان لا يَسْلم قلبه من البغضاء والحسد والكراهية، بل قد يؤدي إلى ثورة تجاه الأغنياء؛ فالرجل الفقير إذا رأى الغني يركب ما يشاء من المراكب، ويسكن ما يشاء من القصور، ويأكل ما يشتهي من الطعام، وهو لا يركب إلا رجليه، ولا ينام إلا على الحصير وما أشبه ذلك، فلا شك أنه يجد في نفسه شيئاً، فإذا مُدَّ إلى هولاء وأمثالهم يد العون زالت الكراهية والبغضاء من نفوسهم وطهرت، وأصبحوا هم والأغنياء أخوة وهذا ما يرجوه ويحث عليه الإسلام، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه قال: «لا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا(۱)، وكونوا عباد الله إخوانًا… »(٢).

ثالثًا: أثرها في المال، للزكاة أثر كبير في المال، ويظهر ذلك من خلال الآتي:

- تطهير للمال، الزكاة طهارة للمال، ذلك أن تعلق حقوق الفقراء في المال يجعله ملوثاً لا يطهر الا بإخراج هذه الحقوق، يقول الشيخ يوسف القرضاوي:" بل إن مال الأمة كلها ليهدد بالنقص، وعروض الآفات السماوية التي تضر بالإنتاج العام، وتهبط بالدخل القومي، وما ذلك إلا أثر من سخط الله تعالى ونقمته على قوم لم يتكافلوا ولم يتعاونوا ولم يحمل قويهم ضعيفهم، وفي حديث عبد الله بن عمر مرفوعاً: «ما منع قوم الزكاة إلا منعوا المطر من السماء ولولا البهائم لم يمطروا» (٣).

<sup>(</sup>١) أي لا يعطي كل واحد منكم أخاه دبره وقفاه فيعرض عنه ويهجره، ينظر: ابن الأثير النهاية، (ج٢/ص٩٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن التحاسد والتباغض والتدابر، (ج٤/ص ١٩٨٣)، رقم الحديث: ٢٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجة في سننه، سنن ابن ماجة، باب العقوبات، (ج٥/ص٠٥١)، رقم الحديث: ١٩٠، والحاكم في مستدركه مستدك الحاكم، (ج٤/ص٥٨٢)، رقم الحديث: ٨٦٢٣، وصححه ووافقه الذهبي، وقال محققو السنن: حسن لغيره، (ج٥/ص٠٥١).

إن تطهير مال الفرد والجماعة من أسباب النقص والمحق، لا يكون إلا بأداء حق الله وحق الفقير للزكاة" (١).

- ذهاب شر المال ووباله؛ لحديث جابر قال: قال رجل من القوم: يا رسول الله، أرأيت إذا أدى رجل زكاة ماله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أدى زكاة ماله، فقد ذهب عنه شره» (۲) ولنا في قصة أصحاب الجنة الواردة في سورة القلم العبرة والعظة.

#### رابعاً: الآثار الاجتماعية، من ذلك:

- مصدر قوي لإشاعة الطمأنينة والهدوع، فالزكاة وقاية للمجتمع من الجرائم الاجتماعية مثل السرقة والنهب والسطو، وما أشبه ذلك؛ لأن الفقراء يأتيهم ما يسد شيئاً من حاجتهم، ويعذرون الأغنياء بكونهم يعطونهم من مالهم، فالزكاة منهاج تربوي اجتماعي راق، وها هي المجتمعات المادية تعيش حالة من الفوضى والضياع، تكثر و ترتكب فيها الجرائم من سرقات ونصب واحتيال، وبهذه المجتمعات وحدها تنمو الرذيلة وتقتل الفضيلة وتنشأ العقد النفسية، أما في مجتمع الإسلام مجتمع الزكاة فالهدوء والطمانينة سائدة عليه فنحمد الله على نعمة الاسلام.
- تُعزِّز الزكاة وحدة المجتمع الإسلامي وتتجاوز الجغرافية السياسية لبلدانه، إذ الأصل في الزكاة المحلية: توزع على فقراء البلد الذي تجبى منه، لكن ذلك لا يمنع جواز نقلها (٢) إلى حيث تمس الحاجة إليها، وفي ذلك إشعار للمسلمين بوحدة أمتهم وبوحدة ذمتهم أيضًا.
- تعمل الزكاة على محاربة الجهل وتعزز التعلم وشروطه؛ فالزكاة تصرف لمن يعوّزه تفرغه طلب العلم (٤) ولا تصرف للمتفرغ للعبادة، وقد تقرر فقهًا إن وسائل العلم من تمام كفاية طلابه.

(۲) أخرجه الطبراني في معجمه الأوسط، المعجم الأوسط، سليمان بن أحمد بن أبوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠هـ)، المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، الناشر: دار الحرمين – القاهرة، (ج٢/ص ١٦١)، رقم الحديث: ١٥٧٩، وقال الهيثمي: رواه الطبراني في الأوسط، وإسناده حسن، وإن كان في بعض رجاله كلام، مجمع الزوائد، (ج٣/ص ٢٣).

(٣) ينظر: خلاف العلماء في في محل توزيع الزكاة، أبو عُبيد، أبو عُبيد القاسم بن سلاّم بن عبد الله الهروي البغدادي (المتوفى: ٢٢٤هـ)، كتاب الأموال، المحقق: خليل محمد هراس، الناشر: دار الفكر. – بيروت، (ص: ٤١٠)، و ابن المنذر، أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (المتوفى: ٣١٩هـ)، الإشراف على مذاهب العلماء، المحقق: صغير أحمد الأنصاري أبو حماد، الناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤ م، (ج٣/ص ١٠٥)، والدكتور، صلاح الصاوي، الوجيز في فقه الزكاة، الناشر، دار الإعلام الدولي، (ص ٩٩)، و حسام الدين بن موسى محمد بن عفانة، يسألونك عن الزكاة، الناشر: لجنة زكاة القدس، فلسطين، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ - ٢٠٠٧ م، (ص: ١٦٥).

(٤) توسَّع بعض أهل العلم في سهم ﴿ وَفِ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾، حتى أدخل فيها: جميع وجوه الخير من تكفين الموتى وبناء الحصون وعمارة المساجد ... والعلماء الذين يقومون بمصالح المسلمين الدينية ... ينظر ، الرازي، مفاتيح الغيب، (ج١٦/ص ٩٠)، وصديق حَسن خانْ ، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن على ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي (المتوفي=

177

<sup>(</sup>١) الدكتور، يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، (ج٢/ص ٣٤١).

- تعمل الزكاة على محاربة العزوية والعنوسة، فالفقر أو تخوف الفقر شبح يجثم على صدور الشباب من الجنسين، وفي الزكاة تأمين عملي من هذا الهاجس، إذ إن الزواج من تمام الكفاية ومن أسس صلاح المجتمع، وقد أمر عمر بن عبد العزيز رحمه الله حين رفع إليه أمر الفائض من الزكاة، أمر بعنق الرقاب وتزويج الشباب، وفي ذلك تدعيم للبناء السكاني للمجتمع المسلم وحصانة أخلاقية لأبنائه.
- إن الزكاة تمثل ركيزة للتأمين الاجتماعي ضد النوازل، فلا يتصدى لها آحاد الأفراد إنما تهب الهيئة الاجتماعية للمشاركة في تحمل أعباءها، وبذا يخف وقعها على الناس، وقد أجاز النبي صلى الله عليه وسلم لعمه العباس أن يقدم زكاة سنة، ففي الحديث :أن العباس سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم في تعجيل صدقته (۱) قبل أن تَحِلَّ، فرخص له في ذلك (۲).

#### الآثار الاقتصادية للزكاة ومنها:

- الزيادة في طلب الاستهلاك، إن إقامة هذه الفريضة تحصيلاً وتوزيعاً ينجم عنه زيادة في الطلب الاستهلاكي بسبب نقل الدخول إلى الشرائح ذات الميول الحدية العالية للاستهلاك، وهذا هو الأثر المباشر الذي يحقق مقصد الزكاة بإشباع حاجات الفقراء، فلها دور كبير في عدالة توزيع الدخل.
- القضاء على الركود الاقتصادي، عندما يحصل الفقير على المال، يزيد طلبه على السلع والخدمات، التي قد تكون راكدة بسبب قلة الطلب عليها، وبالتالي تحريك عجلة الاقتصاد في المجتمعات الإسلامية، وتشغيل أدوات الإنتاج المتعطلة، ثم زيادة في فرص العمل، للقدرة على إنتاج السلع المطلوبة وعرضها للاستهلاك.

171

<sup>=</sup> ۱۳۰۷ه)، الروضة الندية شرح الدرر البهية ، الناشر: دار المعرفة، (ج۱/ص ۲۰۷)، وقد أفاض وفصًل في هذه المسألة الدكتور القرضاوي بذكره الأقوال مع مناقشتها في كتابه، فقه الزكاة، (ج٢/ص ٩٢ - ١٢٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر، خلاف العلماء في زمن التعجيل، فقه الزكاة (ج٢/ص٣٠٦)، للدكتور القرضاوي، تحت عنوان: هل للتعجيل حد ؟.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في تعجيل الزكاة، (ج٢/ص ٥٦)، رقم الحديث: ۲۷۸، والدار قطني في سننه، كتاب الزكاة، باب تعجيل الصدقة قبل الحول، سنن الدارقطني، أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي بن مسعود بن النعمان بن دينار البغدادي الدارقطني (المتوفى: ٣٨٥هـ)، حققه وضبط نصه وعلق عليه: شعيب الارنؤوط، حسن عبد المنعم شلبي، وآخرون، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٤ م، (ج٣/ص ٣١)، رقم الحديث: ٢٠٠٨، الحديث قد ورد من عدة طرق لم تخل من ضعف ولكن يقوي بعضها بعضًا، قال الحافظ: "وليس ثبوت هذه القصة في تعجيل صدقة العباس ببعيد في النظر بمجموع هذه الطرق"، فتح الباري، (ج٣/ص ٣٣٤).

- تحويل بعض الفئات من مستهلكة إلى منتجة، عن طريق تأدية فريضة الزكاة يمكن أن نقوم بتحويل الفئات المستهلكة في المجتمع، إلى فئات منتجة تنفع المجتمع، فعندما يُقدم الغني الفقير مبلغ من المال، قد يتمكن الفقير بتوفير أداة حرفته، إذا كان محترفاً، بعد أن يُغطي نفقاته الأساسية، ثم يتجه إلى العمل بحرفته، التي قد تُغنيه عن سؤال الناس، والحاجة إلى أموال الزكاة والصدقات، لذا يميز الفقهاء بين الفقراء القادرين على العمل والعاجزين عنه، أما العاجزون فيعطون كفاية عامهم أو كفاية عمرهم من الزكاة، وأما القادرون فيعطون أصولا يستعينون بها على مزاولة العمل ويؤمرون به كل بحسب حرفته وتأهيله؛ فالإسلام لا يريد الزكاة أن تصبح متكاً البطالة والتسوّل.

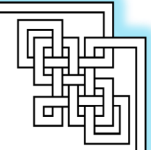
- حث المالك على العمل، والطمع في الربح، إذ إن الزكاة تفرض على المال القابل للنماء دون اشتراط نمائه الفعلي، فيحتم على مالكه حينئذ تتميته لكي يدفع الزكاة من غلته لا من أصله؛ فإن تقاعس عن ذلك فإن هذا المال سوف يتناقص بشكل دوري، وفي هذا القصد يوجه النبي كافل اليتيم لتنمية ماله: « ألا من ولي يتيماً له مال فليتّجر بماله ولا يتركه حتى تأكله الصدقة » (۱).

ويمكن القول على سبيل الاجمال: الزكاة نماء وطهرة للمال ولمالكه ولآخذه وللمجتمع ككل، وما أبلغ القرآن إذ يقابل بين آلية الزكاة التي تعمم الاستفادة من المال وبين آلية الربا الذي يعمل على تركيزه واحتكاره، وبالتالي يضع قيداً على الطلب والنمو الاقتصادي، قال تعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللّهُ الرّبَوا وَيُربِ الصّدة وَسَعيرة مثل الزكاة ترتبط ببناء الإسلام الاعتقادي والتشريعي والقيمي، تعجز عن أداء دورها الاقتصادي والاجتماعي في التنمية وتحقق أهدافها وآثارها في المجتمع، إذا ما فُعِّلت على نحو كفء وإيجابي (٢).

(۱) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في زكاة مال اليتيم، (ج٢/ص٢٥)، رقم الحديث: ٦٤١، من حديث عمرو بن شعيب، وقال: وإنما روي هذا الحديث من هذا الوجه، وفي إسناده مقال، وروى البيهقي عن سعيد بن المسيب أن عمر بن الخطاب قال: "ابتغوا في أموال اليتامى لا تأكلها الصدقة"، وقال: هذا إسناد صحيح وله شواهد عن عمر رضى الله عنه، البيهقى، السنن الكبرى، (ج٤/ص ١٧٩).

<sup>(</sup>۲) ينظر في موضوع، آثار الزكاة، الدكتور، يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، والدكتور، القرضاوي، ، دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية وشروط نجاحها، تاريخ الإنشاء: ۲۲ نوفمبر ۲۰۰۷، و العثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين (المتوفى: ۲۲۱هـ)، الشرح الممتع على زاد المستقتع، الطبعة: الأولى، ۱٤۲۲ – 1٤۲۸ هـ، و الدكتور أحمد محمد أحمد أبو طه، الزكاة وأثرها الاقتصادي والاجتماعي في معالجة التضخم النقدي وإعادة توزيع الدخل دراسة تأصيلية من منظور الاقتصاد الإسلامي، كلية الشريعة والقانون جامعة الأزهر.



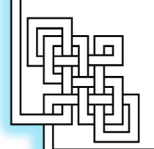


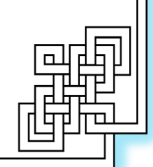
# الفصِّالُّالِثُ

الصفات المتعلقة بالمعاملات، ومكارم الأخلاق.

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الإعراض عن اللغو، وأثره في إصلاح الفرد المجتمع. المبحث الثاني: حفظ الفروج وعفتها، وأثره في إصلاح الفرد و المجتمع. المبحث الثالث: الأمانة: وأثرها في إصلاح الفرد و المجتمع.







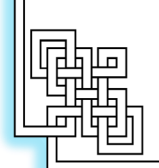
المبحث الأول: الإعراض عن اللغو.

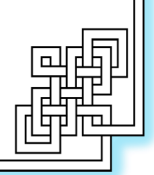
وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف اللغو لغة واصطلاحاً، وكلام السلف في ذمّه.

المطلب الثاني: أوجه اللغو في القرآن الكريم، والسنة، وكلام العلماء.

المطلب الثالث: أثر الإعراض عن اللغو على صلاح الفرد و المجتمع.





## المطلب الأول: تعريف اللغو لغة واصطلاحًا، وكلام السلف في ذمّه ٠

وصف الله عباده المؤمنين في مطلع السورة بالإعراض عن اللغو فقال: ﴿ وَاَلَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهِ وصف الله عباده المؤمنون: ٣]، ووصف هند بن أبي هالة رضي الله عنه منطق رسول الله صلى الله عليه وسلم للحسن بن علي رضي الله عنه فقال: "... كان طويل السكوت، لا يتكلم في غير حاجة، يفتتح الكلم ويختمه باسم الله تعالى، ويتكلم بجوامع الكلم، كلامه فصل، لا فضول ولا تقصير "(١)؛ فاللسان إذا أطنب بالثناء والكلام ، ولو بالصدق، يخشى أن يستهويه الشيطان إلى الزيادة المستغنى عنها، فيقع في لغو الكلم.

فما المقصود باللغو اللذين وصف الله عباده بالإعراض عنه، وما هي عبارات السلف الشديدة في التحذير منه.

اللغو لغة: اللغو مصدر لغا يلغو، وهو مأخوذ من مادة (ل غ و) التي تدل على معنيين: أولهما الدلالة على الشيء لا يعتد به، والآخر على اللهج بالشيء، فالأول اللغو: ما لا يعتد به من أولاد الإبل في الدية أو غيرها لصغرها (١)، يقال منه لغا يلغو لغوا، وذلك في لغو الأيمان، واللغا هو اللغو بعينه، قال تعالى: ﴿ لاَ يُوَاخِذُكُمُ اللهُ إِللَّهُ وِنَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [سورة البقرة: ٢٢٥]، أي ما لم تعقدوه بقلوبكم (١). وقال ابن جرير عند تفسير قوله: ﴿ لاَ يُوَاخِذُكُمُ اللهُ إِللَّهُ وِنَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ بعد ذكره خلاف العلماء في المقصود بلغو اليمين (١)، قال: "واللغو من الكلام كل كلام كان مذموماً وسقطاً لا معنى له مهجوراً، يقال: منه

<sup>(</sup>۱) الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (المتوفى: ۲۷۹هـ)، مختصر الشمائل المحمدية، الناشر: المكتبة الإسلامية – عمان – الأردن، تحقيق: اختصره وحققه محمد ناصر الدين الألباني، (ص: ۲۰).

<sup>(</sup>٢) قال ذو الرمة يهجو هشام بن قيس المرئي أحد بني امرئ القيس بن زيد مناة:

ويهلك وسطها المرئي لغوا... كما ألغيت في الدية الحوارا

وللبيت قصة جميلة انظرها في ابن سيدة، المحكم والمحيط الأعظم، (ج٦/ص٦٦)، و ابن منظور، لسان العرب، (ج٥١/ص٢٥).

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، **مقاییس اللغة،** (ج٥/ص٢٥٥).

<sup>(</sup>٤) ومن هذه الأقوال التي ذكرها: "فقال بعضهم في معناه لا يؤاخذكم الله بما سبقتكم به ألسنتكم من الأيمان على عجلة وسرعة، فيوجب عليكم به كفارة إذا لم تقصدوا الحلف واليمين، وذلك كقول القائل: "فعلت هذا والله أو: أفعله والله ... وقال آخرون: بل اللغو في اليمين، اليمينُ التي يحلفُ بها الحالف وهو يرى أنه كما يحلف عليه، ثم يتبين غير ذلك، وأنه بخلاف الذي حلف عليه،... وقال آخرون: بل اللغو من الأيمان التي يحلف بها صاحبها في حال الغضب، على غير عقد قلب ولا عزم، ولكن وُصْلةً للكلام، ..." ينظر: الطبري، جامع البيان، (ج٤/ص٢٤٧-6٤).

لغا فلان في كلامه يلغو لغوا إذا قال قبيحا من الكلام، ومنه ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو اَعَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [سورة القصص: ٥٥]، وقوله: ﴿ وَإِذَا مَرُوا إِللَّغُو مَرُّوا كِرَامًا ﴾ [سورة الفرقان: ٧٢]" .

وقال ابن منظور:" اللغو واللغا: السقط وما لا يعتد به من كلام وغيره ولا يحصل منه على فائدة ولا نفع، ... يقال: لَغَوْتُ باليمين، ولَغا في القول يَلْغُو ويَلْغَى لَغُواً ولَغِيَ، بِالْكَسْرِ، يَلْغَى لَغَا وَمَلْغاةً: أَخَطاً وَقَالَ بَاطِلًا ... قال الشافعي: اللغو في لسان العرب الكلام غير المعقود عليه، وجماع اللغو هو الخطأ إذا كان اللجاج والغضب والعجلة "(٢).

من خلال ما تقدم يمكن أن يقال: اللغو: الكلام الساقط الذي لا يعتدُّ به غير المعقود عليه.

#### تعريف اللغو في الاصطلاح:

قال الراغب: "ما لا يعتد به، وهو الذي يورد لا عن روية وفكر، فيجري مجرى اللغا، وهو صوت العصافير ونحوها من الطيور "(٣)

وقال الجرجاني:" اللّغو: ضمّ الكلام ما هو ساقط العبرة منه، وهو الّذي لا معنى له في حقّ ثبوت الحكم" (<sup>1)</sup>.

وقال المُناوي (°): اللغو: "ما تسبق إليه الألسنة من القول على غير عزم قصد إليه" (۱)، قاله الحَرَالي (۲).

(٧) الحَرَالي، علي بن أحمد بن الحسن الحرالي التجيبي، أبو الحسن: مفسر، من علماء المغرب، أطال الغبريني في الثناء عليه وإيراد أخباره، من كتبه، مفتاح الباب المقفل لفهم القرآن المنزل، مات سنة: ٦٣٨ هـ، ينظر: الغِبْريني، أحمد بن عبد الله بن محمد، أبو العباس الغِبْريني (المتوفى: ٢١٤هـ)، عنوان الدّراية فيمن عُرف من المحمد بن عبد الله بن محمد، أبو العباس الغِبْريني (المتوفى: ٢١٤هـ)، عنوان الدّراية فيمن عُرف من

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان، (ج٤/ص٤٤).

<sup>(</sup>۲) ابن منظور ، **لسان العرب**، (ج۱۰/ص۲۵۰).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٧٤٢).

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، التعريفات، (ص: ١٩٢).

<sup>(</sup>٥) المُنَاوِي، محمد عبد الرؤوف بن تاج العارفين ابن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري، زين الدين، من كبار العلماء بالدين والفنون، من كتبه، فيض القدير، شرح الشمائل للترمذي، مات سنة: ١٠٣١ هـ، ينظر: المُحِبِّي، محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين بن محمد المحبي الحموي الأصل، الدمشقي (المتوفى: الماهيب، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، الناشر: دار صادر – بيروت، (ج٢/ص ٢١٤)، و الكتّأني، محمد عَبْد الحيّ بن عبد الكبير ابن محمد الحسني الإدريسي، المعروف بعبد الحي الكتاني (المتوفى: المتابن، فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت ص. ب: ١٣٨٧/١٥، الطبعة: ٢، ١٩٨٢، (ج٢/ص ٢٠٥)، والزركلي، الأعلام، (ج٢/ص ٢٠٥)،

<sup>(</sup>٦) المناوي، التوقيف على مهمات التعاريف، (ص:٦٢٢).

وقال أبو البقاء (١): " كل مطروح من الكلام لا يعتد به فهو لغو "(٢).

## أما لغو اليمين: فقد أوردت له كتب المصطلحات التعريفات الآتية:

قال الجرجاني: " هو أن يحلف على شيء وهو يرى أنه كذلك، وليس كما يرى في الواقع هذا عند أبي حنيفة، وقال الشافعي: هي ما لا يعقد الرجل قلبه عليه، كقوله: لا والله، وبلى والله" أبي حنيفة،

وقال المُناويّ: "اللّغو في الأيمان ما لا يعقد عليه القلب، وذلك ما يجري وصلا للكلام بضرب من العادة كقولهم: كلّ والله"(٤).

ويحسن بي في ختام مطلبي هذا أن أشير إلى أمرين:

الأول: الفرق بين اللّغو واللّغط.

قال الخليل (٥): "اللّغط: كلام ليس من شأنك (أن تتكلّم فيه) ... واللّغو: كلام بشيء لم ترده "(٦).

=العلماء في المائة السَّابعة ببجاية، حققه وعلق عليه: عادل نويهض، الناشر: منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٧٩ م، (ص: ١٤٣)، و الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٣٨٢ هـ - ١٩٦٣ م، (ج٣/ص ١١٤).

- (۱) أَبُو البَقاء، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء، من قضاة الأحناف، كتابه المشهور، الكليات، وله تحفة الشاهان تركي في فروع الحنفية، وله كتب أخرى بالتركية، مات سنة: ١٠٩٤ هـ، ينظر: سليم الباباني، هدية العارفين، (ج١/ص ٢٢٩)، و سليم الباباني، إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ١٣٩٩هـ)، إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون، عنى بتصحيحه وطبعه على نسخة المؤلف: محمد شرف الدين بالتقايا رئيس أمور الدين، والمعلم رفعت بيلكه الكليسي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، (ج٤/ص ٣٨٠)، والزركلي، الأعلام، (ج٢/ص ٣٨).
  - (٢) أبو البقاء، الكليات، (ص: ٧٧٨).
  - (٣) الجرجاني، التعريفات، (ص: ١٩٢).
- (٤) المُناوي، التوقيف، (ص: ٢٩٠)، وقد أفاض ابن جرير في ذكر الأقوال في هذه المسألة في تفسيره، ينظر:جامع البيان، (ج٤/ص ٤٢٧. ٤٤٥).
- (°) الخَلِيل بن أحمد، الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي الأزدي اليحمدي، أبو عبد الرحمن، الإمام، صاحب العربية، ومنشئ علم العروض، من مصنفاته: العين، معاني الحروف، جملة آلات العرب، ومات سنة: ١٧٠ هـ، ينظر: ابن المُعْتَزّ، عبد الله بن محمد ابن المعتز العباسي (المتوفى: ٢٩٦هـ)، طبقات الشعراء المحقق: عبد الستار أحمد فراج، الناشر: دار المعارف القاهرة، الطبعة: الثالثة، (ص: ٩٥)، و الذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج٤/ص١١٨)، و الفيروزأبادي، محمد بن يعقوب الفيروزأبادي، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة، تحقيق: محمد المصري، دار النشر / جمعية إحياء التراث الإسلامي الكويت ١٤٠٧، الطبعة: الأولى، (ص: ٢٩).
  - (٦) ينظر: الفيومي، المصباح المنير، (ج٢/ص٥٥٥)، والمُناوي، التوقيف، (ص٢٩٠).

الثاني: كلام السلف رجمهم الله في ذم اللغو<sup>(١)</sup>.

المتتبع لكلام السلف رحمهم الله في ذم اللغو واللغط خاصة، وحفظ اللسان عن الكلام والحديث عامة فيما لا فائدة فيه - وإنَّ كان الثاني دخلاً في الأول - يجد كلمات مضئية ومشرقة خرجت من نفوس مُخْلصة لله تعالى؛ لذا خلدها التاريخ، وسطرها الكتَّاب.

#### فمن القسم الأول.

- قال ابن عبّاس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْفَاوُنَ ﴾ [سورة الشعراء: ٢٢٤] قال: " في كلّ لغو يخوضون "(٢) ، وعنه رضي الله عنه وعن أبيه في تفسير قوله: ﴿ أَلْمَ رَ أَنَّهُمْ فِ كُلّ وَايَهِمُونَ ﴾ [سورة الشعراء: ٢٢٥] "في كل لغو يخوضون يمدحون بباطل ويشتمون بباطل، ثم استثنى شعراء المؤمنين فقال : ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ [سورة الشعراء: ٢٢٦]، ﴿ إِلّا اللَّهِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا اللهُ كَتِيرًا وَانصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلُمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ [سورة الشعراء: ٢٢٧]، ﴿ وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلُمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ [سورة الشعراء: ٢٢٧] ردوا على من هجا رسول الله صلى الله عليه و سلم والمسلمين..." (٢)

- عن ابن عباس، قال: لما اشتد بالنبي صلى الله عليه وسلم وجعه قال: «ائتوني بكتاب أكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده» قال عمر إن النبي صلى الله عليه وسلم غلبه الوجع، وعندنا كتاب الله حسبنا. فاختلفوا وكثر اللغط، قال: «قوموا عنى، ولا ينبغي عندي التنازع» فخرج ابن عباس يقول:

<sup>(</sup>١) وإنما قدمت كلام السلف رحمهم الله في ذم اللغو والغلط على ما ورد في القرآن الكريم والسنة؛ لأنني سأذكر مطلباً مستقلاً بعد هذا في أنواع اللغو في القرآن والسنة، وما ورد عن العلماء في ذلك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب ما يجوز من الشعر والرجز والحداء وما يكره منه، (ج٥/ص ٢٢٧٥)، رقم الأثر: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مَكِّي بن حَمُّوش، أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمَّوش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي (المتوفى: ٣٧٤هـ)، الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، وأحكامه، وجمل من فنون علومه، المحقق: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي – جامعة الشارقة، بإشراف أ. د: الشاهد البوشيخي، الناشر: مجموعة بحوث الكتاب والسنة – كلية الشريعة والدراسات الإسلامية – جامعة الشارقة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ – ٢٠٠٨ م، (ج٨/ص ٣٦٣٥)، و الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى: ٢٦٨هـ)، الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، دار النشر: دار القلم، الدار الشامية – دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ هـ، (ح٧٩٨).

"إن الرَّزيَّةُ (١) كل الرزية، ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين كتابه "(٢).

- روي عن الضحاك<sup>(٣)</sup> في قوله تعالى : "﴿ وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَامًا ﴾ [سورة الفرقان: ٧٢] قال : لم يكن اللغو من حالهم ولا بالهم "(٤) .

### ومن القسم الثاني وهو: حفظ اللسان عما لا فائدة فيه من الكلام.

- قال ابن مسعود رضي الله عنه قال: "أنذرتكم فضول الكلام، بحسب أحدكم ما بلغ حاجته" (°).
  - و قال عطاء (٦): " كانوا يكرهون فضول الكلام، وكانوا يعدون فضول الكلام ما عدا كتاب الله

(۱) وهي: المصيبة والفجيعة، ينظر: الرَّازي، مختر الصحاح، (ص: ۱۲۱)، وابن حجر، فتح الباري، (ج۱/ص ۱۲۲).

(۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، واللفظ له، كتاب العلم، باب كتابة العلم، (ج١/ص ٣٤)، رقم الحديث: ١١٤، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الوصية، باب ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي فيه، (ج٣/ص ١٢٥٩)، رقم الحديث: ١٦٣٧.

تنبيه: إنما قَصَدَ عمر رضي الله بما قال التخفيف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين غلب عليه الوجع، ولو كان مراده صلى الله عليه وسلم أن يكتب مالا يستغنون عنه لم يتركه لاختلافهم ولا لغيره....

ينظر: ما قاله في ذلك، البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٥٥٤هـ)، دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى – ١٤٠٥ هـ، (ج٧/ص ١٨٤)، ينظر: ما كتبه ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، في كتابه، منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، المحقق: محمد رشاد سالم، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦ هـ – ١٩٨٦ م، (ج٦/ص ١٩).

(٣) الضحاك بن مزاحم البلخي الخراساني، أبو القاسم، مفسر، كان يؤدب الأطفال، قال الذهبي: "وكان من أوعية العلم، وليس بالمجود لحديثه ... له باع كبير في النفسير والقصيص"، ليس له حديث في الصحيحين وإنما في السنن، مات سنة: ١٠٥ هـ، ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى: ٣٢٧ه)، الجرح والتعديل، الناشر: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية – بحيدر آباد الدكن – الهند دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٢٧١ هـ ١٩٥٢ م، (ج٤/ص ٥٩٨).

دار إحياء التراث العربي - بيروت

- (٤) ابن أبي شيبة، الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، (-7/-77).
- (°) ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد بن سفيان بن قيس البغدادي الأموي القرشي المعروف بابن أبي الدنيا (المتوفى: ٢٨١هـ)، الصمت وآداب اللسان، المحقق: أبو إسحاق الحويني، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٠ (ص: ٨٠).
- (٦) عطاء بن أبي رباح المكي، أبو محمد بن أسلم، مفتي الحرم، ، أحد أعلام التابعين، كان عطاء أسود، أعور، أفطس، أشل، أعرج، ثم عمي، وكان ثقة، مات سنة ١١٤هـ، البخاري، التاريخ الكبير، (٦/ ٤٦٣)، و أبو نعيم الأصفهاني، حلية الأولياء، (ج٣/ص ٣١٠)، و المزي، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، جمال=

أن نقرأه أو أمرا بمعروف، أو نهيا عن منكر أو أن تنطق في معيشتك بما لا بد لك منه"(١).

- و كان مالك بن أنس يعيب كثرة الكلام ويذمه ويقول: لا يوجد كثرة الكلام إلا في النساء والضعفاء (٢).

فزلاًت اللسان أشد من زلاًت الأقدام، ففي الأولى: قد يكون فيه مقتله ومصرعه، والثاني: قد تبرى على مهل، وما أحسن قول القائل<sup>(٣)</sup>:

يموت الفتى من عثرة بلسانه ... وليس يموت المرء من عثرة الرجل فعثرته من فيه ترمي برأسه ... وعثرته بالرجل تبرى على مهل والكلام عن السلف في هذا يطول، وحسبي ما ذكرت.

=الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي المزي (المتوفى: ٧٤٢هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المحقق: د. بشار عواد معروف، الناشر: مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠ – ١٩٨٠ (ج٣٤/ص

P 18V P

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن مفلح، محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي الحنبلي (المتوفي: ۷۶۳هـ)، الآداب الشرعية والمنح المرعية، الناشر: عالم الكتب، (ج١/ص٣٤).

<sup>(</sup>٢) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٦ه)، أدب المجالسة وحمد اللسان وفضل البيان وذم العي وتعليم الإعراب، المحقق: سمير حلبي، الناشر: دار الصحابة للتراث – طنطا، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩ – ١٩٨٩، (ص: ٥٧).

<sup>(</sup>٣) اختلف في القائل، وأكثرهم ينسبه لابن السكيت، يعقوب بن إسحاق البغدادي النحوي، في قصة جميلة له مع الخليفة المتوكل العباسي، ينظر، ابن العديم، عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادة العقيلي، كمال الدين ابن العديم (المتوفى: ٦٦٠هـ)، بغيـة الطلب في تاريخ حلب، المحقق: د. سهيل زكار، الناشر: دار الفكر، (ج٨/ص ٣٧٦٩)، والذهبي، سيرأعلام النبلاء، (ج٢١/ص ١٩).

المطلب الثاني: أوجه اللغو في القرآن الكريم، والسنة، وكلام العلماء:

### أولًا في القرآن:

- اللغو في القرآن الكريم ورد دائماً في معرض النهي عنه، أو في معرض الذم، أو مدح من تركه وأعرض عنه.

### - لفظ اللغو ورد في القرآن الكريم على ثلاثة أوجه:

الأول: اللغو بمعنى القول الباطل، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا عِلَامً ﴾ [سورة الفرقان: الأول: اللغو بمعنى القول الباطل فسمعوه، أو رأوه، أعرضوا عنه، ولم يلتفتوا إليه، والباطل كل كلام، أو فعل لا حقيقة له ولا أصل، أو ما يستقبح من الأقوال والأفعال، قال الراغب: "وقوله: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا عَلَا لَنَوْ عَلَى لَا الراغب: "وقوله: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا عَلَا لَلْعُولُولُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلّهُ وَلَ

<sup>(</sup>١) ينظر: محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، لفظ ( لغو ، لغواً ، الاغية ، والغوا).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج١٩ص ٥٩٧).

<sup>(</sup>٤) القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فَرِّح الأنصاري الخزرجي الأنداسي، أبو عبد الله، المفسر كان من عباد الله الصالحين، والعلماء العارفين ... من كتبه، قمع الحرص بالزهد والقناعة، الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى، التذكرة بأحوال الموتى وأحوال الآخرة، مات سنة: ٢٧٦ هـ، ينظر: ابن فرحون، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، (ج٢/ص ٣٠٨)، و محمَّد مَخْلُوف، محمد بن محمد بن عمر بن علي ابن سالم مخلوف (المتوفى: ١٣٦٠هـ)، شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، علق عليه: عبد المجيد خيالي، الناشر: دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م، (ج١/ص ٢٨٢).

الثالث: اللغو بمعنى مكروه الكلام والساقط منه، وعلى هذا قوله سبحانه: ﴿ لَا سَتَمَعُ فِهَا لَغِيةً ﴾ [سورة الغاشية: ١١] ، أي: لا تسمع في الجنة كلاماً ساقطاً غير مرضي، و (اللاغية) مصدر مثل العافية، والعاقبة، قال الراغب: " وقوله: ﴿ لَا تَسَمَعُ فِهَا لَغِيهَ ﴾ [سورة الغاشية: ١١] أي: لغوا، فجعل اسم الفاعل وصفا للكلام نحو: كاذبة... " (٥).

سورة البقرة وهي الآية التي مثلنا فيها، والثاني في سورة المائدة وهي قوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ باللَّغُو

فِيَ أَيْمَانِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ الْأَيْمَانَ ﴾ [سورة المائدة: ٨٩].

<sup>(</sup>١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج١١/ص ٢٩٨).

<sup>(</sup>٢) الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج٣٦/ص ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (-7/0)

<sup>(</sup>٤) ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم، (ج٢/ص ٤٠٨)، ينظر، بقية الأوجه الستة الأخرى التي ذكرها في الآية.

<sup>(</sup>٥) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٧٤٣)، ينظر، ابن قتيبة، غريب القرآن، (ص:٥٢٥).

وورد عن السلف من الصحابة والتابعين تفسير: اللغو (۱) بـ (الشرك) و (الكفر)، كالمروي عن ابن عباس في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغِو مُعْرِضُور ﴾ [سورة المؤمنون: ٣]، في رواية عنه، وروي عن الحسن البصري أن المراد بـ (اللغو) في الآية هنا المعاصي كلها، وهو قول جامع (٢).

وحاصل القول: إن لفظ اللغو في القرآن الكريم ورد أكثر ما ورد بمعنى القول الباطل، وورد بدرجة أقل بمعنى اليمين التي لا يؤخذ بها العبد، وورد بمعنى الكلام المكروه، وفسره بعضهم بمعنى الكفر والشرك، وأكثر هذه المعاني يتداخل بعضها ببعض، ويحتمل لفظ اللغو في بعض مواضع وروده أكثر من معنى.

ووما له صلة بهذا بهذا الموضوع أنَّ إلكيا الهرَّاسي<sup>(۲)</sup> ذكر أوجه اللغو في القرآن الكريم قائلًا:" اعلم أن اللغو مذكور في القرآن على وجوه، والمراد به معاني مختلفة على حسب اختلاف الأحوال التي خرج الكلام عليها.

فقال الله تعالى: ﴿ لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةً ﴾ الغاشية: ١١ يعني كلمة فاحشة قبيحة (١) .
و ﴿ لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَقُوا وَلَا تَأْثِمًا ﴾ الواقعة: ٢٥ على هذا المعنى، وقال: ﴿ وَإِذَا سَكِمُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾ [سورة القصيص: ٥٥] يعني الكفر والكلام القبيح (٠).

<sup>(</sup>٥) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٧٤٢).



<sup>(</sup>۱) حكى الماوردي، وابن الجوزي، في تفسير اللغو في الآية هنا خمسة أقوال: ۱ – الباطل، وهو مروي عن ابن عباس، ۲ – الشرك، وهو رواية عن ابن عباس، ۳ – المعاصي، وهو قول الحسن، ٤ – الكذب، قاله السدي، ٥ – الشتم والأذى الذي كانوا يسمعونه من الكفار، قاله قاله مقاتل، الماوردي، النكت والعيون، (ج٤/ص٤٤)، وابن الجوزي، زاد المسير، (-7/2) وابن الجوزي،

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، (ج٩ / ص ١٠)، والسيوطي، الدر المنثور، (ج٦ / ص ٨٧).

<sup>(</sup>٣) إِلْكيَا الهرَّاسي، علي بن محمد بن علي، أبو الحسن الطبري، الملقب بعماد الدين، المعروف بالكيا الهرَّاسي، كان فصيح العبارة، جمهوري الصوت، من كتبه، أحكام القرآن، شفاء المسترشدين في مباحث المجتهدين، مات سنة: ٤٠٥ هـ، السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، (ج٧/ص ٢٣٢)، و ابن أَيْبَك ، للحافظ ابن النجار البغدادي انتقاء الحافظ أبي الحسين أحمد بن أيبك بن عبد الله الحسامي المعروف بابن الدمياطي المتوفى سنة ٧٤٩ هـ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت – لبنان، الطبعة الاولى ١٤١٧ هـ – ١٩٩٧ م، (ج١/ص ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) سبق قبل قليل كلام الراغب الأصفهاني فيها.

وقال: ﴿ وَالْغَوَّافِيهِ لَعَلَّكُو تَغَلِّبُونَ ﴾ [سورة فصلت: ٢٦] ، يعني الكلام الذي لا يفيد شيئاً (١) ليشتغل السامعون عنه بذلك، وقال: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغِ مَرُّوا كِرَامًا ﴾ [سورة الفرقان: ٢٧] ، يعني بالباطل. ويقال: لغا في كلامه يلغو إذا أتى بكلام لا فائدة فيه "(٢) ، ثم ذكر خلاف العلماء في لغو اليمين وقد سبقت الإشارة إليه.

#### ثانياً: اللغو في السنة:

وفي السنة ذُكر اللغو بمشتقاته كلها في الغالب، حوالي عشرين مرة كلها نهي عنه، مرتبطة تارة بالكذب والحلف كما روى قيس بن أبي غرزة قال: كنا في عهد رسول الله نُسمَّى السماسرة أنه فمر بنا النبي فسمانا باسم هو أحسن منه فقال: «يا معشر التجار إن البيع يحضره اللغو والحلف فشُوبوه (3) بالصدقة (3).

(١) وقال ابن قتيبة: ﴿ وَٱلْغَوَّافِيهِ ﴾ الغَطُوا فيه، غريب القرآن، (ص: ٣٨٩).

1 1 1

<sup>(</sup>۲) إلكيا الهراسي، أحكام القرآن، المحقق: موسى محمد علي وعزة عبد عطية، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٥ هـ، (ج١/ص ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) قال الحطابي، السمسار أعجمي وكان كثير ممن يعالج البيع والشراء فيهم عجما فتاقنوا هذا الاسم عنهم فغيره رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى التجارة التي هي من الأسماء العربية، وذلك معنى قول فسمانا باسم هو أحسن منه"، ينظر: الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (المتوفى: ٨٨هـ)، معالم السنن، وهو شرح سنن أبي داود، الناشر: المطبعة العلمية – حلب، الطبعة: الأولى ١٣٥١ هـ – ١٩٣٨ م، (ج٣/ص٥٠)، ينظر، ابن الأثير، النهاية، (ج٢/ص٤٠٠).

<sup>(</sup>٤) بمعنى، الخلط، أمرهم بذلك ليكون كفارة لما يجري بينهم من الكذب وغيره، والمراد بها صدقة غير معينة حسب تضاعيف الآثام، ابن الأثير، النهاية، (ج٢/ص٥٠٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٢٦/ص٥٦)، رقم الحديث: ١٦١٣٤، و أبو داود في سننه، سنن أبي داود، كتاب البيوع، باب في التجارة يخالطها الحلف واللغو، (ج٥/ص ٢١٥)، رقم الحديث: ٣٣٢٦، والترمذي، في سننه، سنن الترمذي، باب ما جاء في التجار وتسمية النبي صلى الله عليه وسلم إياهم، (ج٢/ص٥٠٥)، رقم = الحديث: ١٠٠٨، و النسائي في المجتبى، المؤلف: أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٣ه)، المجتبى من السنن، السنن الصغرى للنسائي، كتاب الأيمان والنذور، في الحلف والكذب لمن لم يعتقد اليمين بقلبه، رقم الحديث: ١٩٧٩، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة: الثانية، ٢٠٤١ – ١٩٨٦، وأخرجه في السنن الكبرى، كتاب الأيمان والنذور، الحلف والكذب لمن لم يعتقد اليمين بقلبه، (ج٤/ص ٤٤٥)، رقم الحديث: ٢٠٤٠، و ابن ماجة في سننه، سنن ابن ماجة، كتاب التجارات، يعتقد اليمين بقلبه، (ج٢/ص ٢٥٥)، رقم الحديث: ٢٠٤٥، قال محققو المسند: إسناده صحيح، (ج٢٦/ص ٥٠).

وتارة مرتبطة بالنهي عنه يوم الجمعة وهي أغلبها ومعناها النهي عن الكلام، كما في حديث أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من توضأ فأحسن الوضوء، ثم أتى الجمعة، فاستمع وأنصت، غفر له ما بينه وبين الجمعة، وزيادة ثلاثة أيام، ومن مس الحصى فقد لغا (۱) (۲) ويأتي اللغو في السنة كذلك: الشيء المُلغى الباطل (۳) الذي لا يعتد به، ففي حديث ابن عباس، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه» (٤). ثالثاً: كلام العلماء في أنواع وأوجه اللغو:

للبيهقي (٥) كلمة شاملة عن أنواع وأقسام اللغو، قال فيها بعد تعريفه للغو: "ثم ينقسم فيكون منه: أن يتكلم الرجل بما لا يعنيه من أمور الناس فيفشي سرائرهم، ويهتك أستارهم، ويذكر أموالهم وأحوالهم من غير حاجة به إلى شيء من ذلك عادة سوء ألفها، فلا يريد النزوح عنها، ويكون منه الخوض فيما لا يحل من ذكر الفجار والفجور والملاهي، ويكون منه: الافتخار بالآباء الجاهلين، والتمدح بهم، والذكر للمعاملات المبنية على الاستطالة، ويكون فيه خوض المبطلين في القصائد

<sup>(</sup>۱) لغا: قال ابن الأثير: أي: تكلم، وقيل: عدل عن الصواب، وقيل: خاب، والأصل الأول، ابن الأثير، النهاية، (ج٤/ص ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الجمعة، باب الإنصات يوم الجمعة والإمام يخطب، (ج٢/ص١٣)، رقم الحديث: ٩٣٤، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، واللفظ له، كتاب الجمعة، باب فضل من استمع وأنصت في الخطبة، (ج٢/ص٥٨٨)، رقم الحديث: ٨٥٧.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: ومنه حديث ابن عباس «أنه ألغى طلاق المكره» أي أبطله.

وفي حديث سلمان «إياكم وملغاة أول الليل» الملغاة: مفعلة من اللغو والباطل، يريد السهر فيه، فإنه يمنع من قيام الليل، ابن الأثير، (ج٤/ص٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجه، باب طلاق المكره والناسي، (ج٣/ص ٢٠١)/ رقم الحديث: ٥٤٠٠، وقال اختلف أهل العلم في الحديث اختلافاً شديداً، وحسبي نقل قول الحافظ في الفتح: "... ورجاله ثقات، إلا أنه أعل بعلة غير قادحة، ... و هو حديث جليل، قال بعض العلماء: ينبغي أن يعد نصف الإسلام، لأن الفعل إما عن قصد واختيار أو لا، الثاني ما يقع عن خطأ أو نسيان أو إكراه فهذا القسم معفو عنه باتفاق..."، ابن حجر، فقح الباري، (ج٥/ص ١٦١).

<sup>(°)</sup> البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن عبد الله بن موسى، أبو بكر البيهقي، الإمام الحافظ الفقيه الأصولي الدين، من كتبه ، السنن الكبرى، الأسماء والصفات، مناقب الإمام الشافعيّ، مات سنة ٤٥٨هـ، الصيرفيني، تقي الدين أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الصيرفيني سنة الولادة ٤٨٢هـ/ سنة الوفاة ٤١٦هـ، المنتخب من كتاب السياق لتساريخ نيسابور، تحقيق : خالد حيدر، الناشر : دار الفكر للطباعة والنشر التوزيع، سنة النشر : ٤١٤هـ، (ص:١٠٨)، و ابن الصلاح ،عثمان بن عبد الرحمن، أبو عمرو، تقي الدين المعروف بابن الصلاح (المتوفى: ٣٤٣هـ)، طبقات الفقهاء الشافعية،المحقق: محيي الدين علي نجيب، الناشر: دار البشائر الإسلامية ببروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٢م، (ج١/ص٣٢٣).

فيما عندهم، وتفضيلهم إياه على ما عند غيرهم بالدعاوي، والتوسع في المقال في غير حاجة، ويكون منه: إنشاد الأشعار المقولة في ضروب الأكاذيب، ... وكل ما كان لغواً فينبغي أن لا يشتغل به قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه» (() (٢).

<sup>(</sup>٢) البيهقي، شعب الإيمان، (ج١٣/ص ٢٦٧).



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده، مسند أحمد، (ج٣/ص٢٥٩)، رقم الحديث: ١٧٣٧، والترمذي في سننه، سنن الترمذي، أبواب الزهد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، (ج٤/ص ١٣٦)، رقم الحديث: ٢٣١٨، وابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، (ج٢/ص ١٣١٥)، رقم الحديث: ٣٩٧٦، قال الهيثمي: رواه أحمد والطبراني في الثلاثة بالرواية الأولى، ورجال أحمد والكبير ثقات، الهيثمي، مجمع الزوائد، (ج٨/ص٨٥)، وقال محقق المسند: حسن بشواهده، (ج٣/ص ٢٥٩).

### المطلب الثالث: أثر الإعراض عن اللغو على الفرد و المجتمع:

#### كلمة عامة لا بد منها:

قبل أن أذكر الآثار العائدة على الفرد والمجتمع في الإعراض عن اللغو، هناك كلمة لا بد منها في ظل الواقع المرير، فأقول:

لعل من أبرز سمات هذا العصر الذي سادت فيه قيم الحضارة الغربية بقضها وقضيضها على معظم أرجاء العالم اللغو، فبينما كان في سالف الأزمان سمة فردية تبدو في بعض الأحيان على بعض الأفراد فقط، صار اليوم ظاهرة اجتماعية تحدد كمّاً كبيرًا من جوانب حياة كثير من الحشود البشرية، كما أنه من أبرز الكيفيات التي يتكيف بها كثير من جبهات حياتهم، ترى الرغبة الجماهيرية متوجهة إلى أنواع اللغو توجهاً جنونياً، الحشود العظيمة تتكتل على مظاهر اللغو في الشرق والغرب والجنوب والشمال تكتلا تتحيّر فيه الألباب، وتنفق القوى الكبرى العالمية في هذا العصر على مشاهد اللغو واللهو ومظاهر العبث والمجون أموالاً طائلة لو أنفقت على محاويج الناس فريما لم يبق فقير على سطح الكرة الأرضية، ولكن لا لوم عليهم في ذلك من ناحية أنفسهم فإنهم وصلوا بذلك البث اللغوي إلى قدر كبير من التخدير البشري، ذلك التخدير الذي به وصلوا إلى جل مآربهم السياسية والاقتصادية والعسكرية في العالم عامة والإسلامي خاصة، بحيث ما كانوا يتصورون تحقق ذلك ولا في أحلامهم، فحق لهم أن ينفقوا عليه كل ما أرادوا أن ينفقوا.

ولنأت الآن على أثر الإعراض عن اللغو على الفرد والمجتمع.

### أولاً: الآثار العائدة على الفرد:

### ١ -حفظ اللسان عن نطق أي كلام حرام، والحرص على قول الحق.

ما يتلفظ به الإنسان يدل على أصله وما يتحلى به من إيمان وخلق حسن، فاللسان هو ساتر العقل، وهو المتسبب في رفع صاحبه فلا يتكلم إلا بخير، كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر... و صدق الله إذ قال ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجُونهُمْ إِلاَ مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ وَصدق الله إذ قال ﴿ لاَ خَيْرَ فِي خَيْرِ مِن نَجُونهُمْ إِلاَ مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ وَصدق الله إذ قال ﴿ لاَ خَيْرَ فِي المُعْرِمِ اللهِ عليه وسلم: ﴿ مَن كَان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً وليصمت.. ﴾ (١).

والعكس وهو المتسبب في وقوع صاحبه في العديد من المهالك والمصائب، فريما كلمة خرجت من شخص على سبيل اللهو واللغو زلت به أبعد مما بين المشرق والمغرب، فعن أبي هريرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: «إن العبد ليتكلم بالكلمة، ما يتبين (١) ما فيها، يهوي بها في النار، أبعد ما بين المشرق والمغرب» (٢).

فالواجب على المسلم أن يحفظ لسانه، فلا يخرج منه القبيح من الأقوال.

٢- التارك له يتمتع بعقل راجح، وفهم ثاقب، وحينها يقال له: رجل تَبِنٌ (٢) وطَبِنٌ، قال أبو عبيد (٤):
 "ومنه الحديث المرفوع (٥): "إن الرجل لَيتكلَّم الكلمة يُنتِّن فيها يَهويْ بها في النار ... (٦).

٣- المعرض عنه والتارك له محبوب عند النبي صلى الله عليه وسلم، وقريب منه مجلسًا يوم القيامة، ففي الحديث عن جابر، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم "

- (٥) تقدم الحديث في الحاشية رقم(٢)، وهو في الصحيحين.
- (٦) أبو عبيد، غريب الحديث، (ج٤/ص ٤٠٩)، ينظر، الزمخشري، الفائق في غريب الحديث والأثر، (ج١/ص٤٤).
- (٧) قوله: "أحسنكم" وفي رواية أحمد "محاسنكم"، قال السندي: جمع محسن بفتح الميم، وهذا لأن القرب بقدر المناسبة، وهو صلى الله عليه وسلم معلوم بحسن الخلق، فيكون القرب إليه بذلك، والبعد عنه بخلافه"، ينظر، هامش مسند أحمد، (ج ٢٩/ص ٢٦٨).

<sup>(</sup>١) سيأتي تفسيرها بعد قليل.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، (ج٨/ص ١٠٠)، رقم الحديث: ٧٧ ، ومسلم في صحيح، صحيح مسلم، واللفظ له، كتاب الزهد والرقائق، باب التكلم بالكلمة يهوي بها في النار، (ج٤/ص ٢٢٩٠)، رقم الحديث: ٢٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) قال أبو عبيدة: هذا من التبائة والطبّانة ومعناهما جميعا شدة الفطنة والدقة في النظر ؛ يقال منه: رجل تبنّ وطبن إذا كان فطنا دقيق النظر في الأمور، أبو عبيد، غريب الحديث، (ج٤/ص٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) أبو عبيد، القاسم بن سلاًم الهروي الأزدي الخزاعي، بالولاء،الخراساني البغدادي، الإمام المجتهد البحر، غريب الحديث، أول من صنف في غريب الحديث ألفه في نحو أربعين سنة، من كتبه، فضائل القرآن، الأموال، الأمثال، مات سنة: ٢٢٤ هـ، ينظر: ابن يونس، عبد الرحمن بن أحمد بن يونس الصدفي، أبو سعيد (المتوفى: ٣٤٧هـ)، تاريخ ابن يونس المصري، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ، (ج٢/ص ١٧٧)، و ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٥هـ)، صفة الصفوة، المحقق: أحمد بن علي، الناشر: دار الحديث، القاهرة، مصر، الطبعة: ٢١٤١هـ/٠٠٠٠م، (ج٢/ص ٣٢١)، والذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج٠/ص ٤٩).

القيامة الثرثارون (۱) والمتشدقون (۲) والمتفيهة ون (۳)، قالوا: يا رسول الله، قد علمنا الثرثارون والمتشدقون فما المتفيهقون؟ قال: المتكبرون» .

٤- ثناء الله سبحانه وتعالى على المعرض عنه حين سماعه، وكفى بها منزلة وأثراً. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللّغَو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُو سَلَمُ عَلَيْكُمْ لا بَنْغَى الْجَهِلِينَ ﴾ [سورة القصص: ٥٥]. وهذه الآية، وإن كان سبب نزولها خاصاً، فمعناها عام، متناول لكل من سمع لغواً فأعرض عنه، وقال بلسانه أو بقلبه لأصحابه: ﴿ لِنَا آَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُو سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لا بَنْغَى الْجَهِلِينَ ﴾ (٥).

### ثانياً: الآثار العائدة على المجتمع:

### التقليل من خطر نشر الأكاذيب والشائعات في المجتمع.

كثرة اللغو عامل أساسي على فتح باب الأخبار المكذوبة والتي لا تقتصر على اللسان فقط، بل ويشمل الكلام من خلال مواقع التواصل الاجتماعي ومن خلال وسائل الإعلان، فبداية الأمر تكون بأمور بسيطة وسطحية وتتتهى بأمور لا تحمل عقباها.

يقول أبو زهرة (٢) في هذا الصدد:" وإن سماع اللغو من القول يهون في النفس الأمور الخطيرة، ويجعلها في حال عبث ولهو، ومع الإكثار من سماع اللغو تتماع النفس انمياعاً، ولا تقوى على تحمل مشاق التكليفات الشرعية، وما تقتضيه من صبر، وضبط نفس، ولا يكون رجلاً نافعًا أبدًا،

1 2 7

<sup>(</sup>۱) هم الذين يكثرون الكلام تكلفاً وخروجا عن الحق، والثرثرة: كثرة الكلام وترديده، ابن الجوزي، غريب الحديث، (ج١/ص ١٠٠)، وابن الأثير، النهاية، (ج١/ص ٢٠٩).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: فهم المتوسعون في الكلام من غير احتياط واحتراز، وقيل: أراد بالمتشدق: المستهزئ بالناس يلوي شدقه بهم وعليهم، النهاية، (ج٢/ص٥٩٨).

<sup>(</sup>٣) هم الذين يتوسعون في الكلام ويفتحون به أفواههم، من الفهق: وهو الامتلاء والاتساع بلا احتياط، أو عبيد، غريب الحديث، (ج١/ص١٠٦)، وابن الأثير، النهاية، (ج٣/ص٤٨٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي، في سننه، سنن الترمذي، واللفظ له، باب ما جاء في معالى الأخلاق، (-7/m))، رقم الحديث: ١٠١٨، وأحمد في مسنده، مسند أحمد، من حديث أبي ثعلبة الخشني، (-77/m))، رقم الحديث: ١٧٧٣٢، قال الهيثمي: رواه أحمد والطبراني ورجال أحمد رجال الصحيح، الهيثمي، مجمع الفوائد، (-77/m))، وقال محققو المسند عن حديث الترمذي، إسناده حسن، (-77/m)).

<sup>(</sup>٥) ينظر: ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ١٥٧ه)، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، المحقق: محمد حامد الفقي، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض، المملكة العربية السعودية، (ج١/ص ٢٤٢). أول مؤلفاته: كتاب الخطابة، و كتاب تاريخ الجدل، ثم كتاب تاريخ الديانات القديمة (٦) أبو زهرة، محمد أحمد مصطفى أبو زهرة، شارك بعديد من الندوات والمؤتمرات حول العالم، كان ، أبيض اللون، جهير الصوت، شديد الذكاء، سريع البديهة، أول مؤلفاته: كتاب الخطابة، وكتاب تاريخ الجدل، ثم كتاب تاريخ الديانات القديمة، مات سنة: عام ١٩٧٤ م، ينظر، مقدمة تفسيره، أبو زهرة، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبى زهرة (المتوفى: ١٣٩٤هـ)، زهرة التفاسير، دار النشر: دار الفكر العربى، (ص: ص١٢.٣).

وتقديم ﴿ عَنِ ٱللَّغُو ﴾ يفيد أهمية الإعراض عن اللغو، وأنه لا يعرض إلا عن اللغو، لتكون كل نفسه للجد من الأمور والمشاركة في الأعمال النافعة، والإعراض يفيد البعد عن اللاغين، وعن مجالسهم... ألا فليعتبر الذين يجعلون حياتهم لهواً ولعباً وعبثا"(١).

وقد حكى الله عز وجل في كتابه العزيز قصة الإفك المشهورة، معاتباً فيها بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فكان بعضهم يأخذ الكلام من بعض، وإن كانوا لم يصدقوه، فإن الواجب كان الإغضاء عن ذكره والترك له بالكلية (٢).

#### ٦-رفع السيطرة التي فرضها اللغو على المسلمين في كل نواحي الحياة.

إنَّ استيلاء اللغو على نواحي حياة المسلمين أدى إلى ظهور أضرار فادحة، نتج عنها التسمم الفكري، والتنس العلمي، والإفلاس القيمي، والإنهيار الأخلاقي، والتخلف الحضاري، إلى جانب أنه أنتج تبلداً عقلياً، وبلادة ذهنية وبهيمية، فصار معظم أهل اللغو لايهمهم من القيم والمبادئ إلا ماعاد عليهم بنفع لإشباع بطونهم وجيوبهم (٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر، مقال الشيخ : عبد العزيز بن رجب ،الإعراض عن اللغو، موقع رابطة علماء أهل السنة. https://www.rabtasunna.com/2863



<sup>(</sup>١) أبو زهرة، ، زهرة التفاسير، (ج١٠/ص ٥٠٤٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن جزي، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي (المتوفى: ۷۱ هـ)، التسهيل لعلوم التنزيل، المحقق: الدكتور عبد الله الخالدي، الناشر: شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم – بيروت، الطبعة: الأولى – ۱٤۱٦ هـ، (ج۲/ص ٦٣).

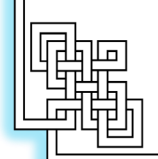


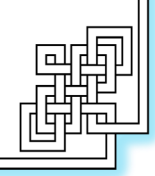
المبحث الثاني: حفظ الفروج وعفتها، وأثره في إصلاح الفرد والمجتمع. وفيه ثلاثة مطالب.

المطلب الأول: معنى حفظ الفروج وعفتها، لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: الوسائل المعينه لحفظ الفروج (العفة).

المطلب الثالث: أثر حفظ الفروج - العفة - على الفرد، والمجتمع.





## المطلب الأول: معنى حفظ الفروج وعفتها، لغة واصطلاحًا:

من خصال التقوى، وسجايا أولي الألباب والنهى، المسعدة لأهلها في الدنيا والأخرى، خليقة العفة عن ورع وحسبة، يجاهد المرء نفسه عليها، ويدعو ربه جل وعلا أن يهبها له، حتى تصبح من كريم سجاياه، ويستقيم عليها حتى يوافي بها مولاه، ذلكم لأن العفة من الخصال الإيمانية، والسجايا النبوية، والأخلاق السلفية المَرْضية، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٓ أَزُوَجِهِمْ وَالسَّجَاءِ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥ - ٦].

من خلال الآية الكريمة سأبين في هذا المطلب المقصود: بـ(حفظ الفروج وعفتها لغة واصطلاحًا، ثم ما أباحه الله تعالى للأزواج فيما يتعلق بالفروج بأداة الاستثناء، فأقول وبالله التوفيق:

#### معنى الحفظ لغةً:

قال ابن فارس: "(حفظ) الحاء والفاء والظاء أصل واحد يدل على مراعاة الشيء، يقال حفظت الشيء حفظاً، والغضب: الحفيظة؛ وذلك أن تلك الحال تدعو إلى مراعاة الشيء، يقال للغضب الإحفاظ؛ يقال أحفظني أي أغضبني، والتحفظ: قلة الغفلة، والحفاظ: المحافظة على الأمور "(١).

وخلاصة ما قاله الراغب الأصفهاني في هذا الموضوع: الحفظ يقال تارة لهيئة النّفس الّتي بها يشبت ما يؤدّي إليه الفهم ويضادّه النّسيان كما في حفظ القرآن الكريم مثلا، ثمّ استعمل في كلّ تفقّد وتعهّد ورعاية وقوله سبحانه: ﴿ وَٱلْمَنْظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَنْفِظَاتِ ﴾ [سورة الأحزاب: ٣٥] كناية عن العقّة، أمّا قوله سبحانه: ﴿ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ ﴾ [سورة النساء: ٣٤] ، أي يحفظن عهد الأزواج عند غيبتهم بسبب أنّ الله تعالى يحفظهن أن يطلّع عليهن ...

#### الحفظ اصطلاحاً:

لا يختلف معنى الحفظ في اللّغة عن معناه في الاصطلاح، فهو بمعنى: المراعاة و التّعهّد ("). الفرج لغة: (فرج): الفاء والراء والجيم أصل صحيح يدل على تفتح في الشيء، من ذلك الفرجة في الحائط وغيره ومعناها الشّق، والفرج ما بين رجلي الفرس، قال امرؤ القيس (٤):

<sup>(</sup>۱) ابن فارس، مقاییس اللغة، (ج۲/۸۷).

<sup>(</sup>٢) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (ص: ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم - صلى الله عليه وسلم-، المؤلف، عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، الناشر: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، الطبعة: الرابعة، (ج٥/ص ١٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) امرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي، من بني آكل المُرَار، صاحب إحدى المعلقات وهي أفخرهن وأشهرهن، وأشهر شعراء العرب على الإطلاق، يماني الأصل، اشتهر بلقبه، واختلف المؤرخون في اسمه، فقيل=

لها ذنب مثل ذيل العرو . . . س تسدُّ به فرجها من دبر

أراد ما بين فخذي الفرس و رجليها.

والفروج الثّغور الّتي بين مواضع المخافة، والفرج ما بين الرّجلين، وكنّي به عن السّوأة وكثر حتّى صار كالصّريح فيه، قال تعالى: ﴿ وَمَرْمَ اللَّهُ عَمْرَنَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾ [سورة التحريم: ١٢] وحفظ الفرج عفّه عن الزّنا (١).

قال الكفوي: "كلّ آية ذكر فيها حفظ الفروج فهو من الزّنا إلّا قوله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَرَصَكُ رِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ [سورةالنور: ٣٠] فإنّ المراد بها الاستتار "(٢).

#### الفرج اصطلاحًا:

قال الخليل بن أحمد:" الفرج: اسم يجمع سوءات الرجال والنساء، والقبلان وما حواليهما كله فرج، وكذلك من الدواب ونحوها من الخلق، وكل فرجة بين شيئين فهو فرج... وكذلك فروج الجبال والثغور، وفروجة الدجاج، وجمعها فراريج..."(")

وقال البغوي :" الفرج اسم يجمع سوأة الرجل والمرأة، وحفظ الفرج التعفف عن الحرام" (°).

فائدة: المراد بحفظ الفروج<sup>(۱)</sup> هنا في قوله: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ خَفِظُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥] خاص في الرجال، بدلالة قوله تعالى إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم، وذلك لا محالة أريد به

=حندج وقيل مليكة وقيل عديّ وكان أبوه ملك أسد وغطفان، ولما بلغه مقتل أبيه وهو جالس للشراب فقال: رحم الله أبي! ضبيعني صغيراً وحملني دمه كبيراً، لاصحو اليوم ولا سكر غدا! اليوم خمر وغدا أمر، ويكنى بالملك: الضليل وذي القروح، مات سنة: ٨٠ ق هـ ، ينظر: ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، الشعر والشعراء، الناشر: ٢٠١هـ، (ج١/ص٧٠١)، والأصفهاني، أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، تحقيق: سمير جابر، الناشر: دار الفكر – بيروت، الطبعة الثانية، (ج٩/ص٤٩).

- (۱) ابن فارس، مقاييس اللغة، (ج٤/ص ٤٩٨)، والراغب الأصفهاني، المفردات، (ص: ٦٢٨)، وابن منظور، لسان العرب، (ج٣/ص ٣٩٤)، والفيروزآبادي، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، (ج٣/ص ٢٨٩).
  - (٢) أبو البقاء، الكليات، (ص: ٣٥٩).
  - (٣) الخليل بن أحمد ، كتاب العين، (ج٦/ص١٠٩).
- (٤) البَغَوي، الحسين بن مسعود بن محمد، الفرّاء، أو ابن الفَرّاء، أبو محمد، ويلقب بمحيي السنّة، و ركن الدين البغوي، نسبته إلى (بَغَا) من قرى خراسان، من كتبه، شرح السنة، و مصابيح السنة، السير من التهذيب، في فقه الشافعية، ومات سنة: ٥١٠ هـ ، السبكي، طبقات الشافعية الكبرى، (ج٧/ص٥٧)، و السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، طبقات الحفاظ، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣، (ص: ٤٥٦).
  - (°) البغوي، معالم التنزيل، (ج٣/ص ٣٥٩).
- (٦) وقد يراد بالفرج في القرآن الكنائي وليس الحقيقي، قال الزركشي: فإن قيل: فقد قال الله تعالى: {والتي أحصنت فرجها} فصرح بالفرج؟ قلنا: أخطأ من توهم هنا الفرج الحقيقي وإنما هو من لطيف الكنايات وأحسنها وهي=

الرجال، ويعرف حفظ المرأة فرجها من أدلة أخر، كآيات الإحصان عموماً وخصوصًا، وغير ذلك من الأدلة، كما أفاده إلكيا الهرّاسي، و ابن العربي وغيرهما(١).

ومما يتعلق بحفظ الفروج، ويرتبط بها ارتباطاً ثيقا (العفة)، وأعني بها العفّة عن المحارم (٢)، وهي ضبط الفرج عن الحرام.

### ومن خلال تدبر الايات نجد أن الفرج هنا كناية قول الزركشي من لطيف الكنايات

والعفة لغةً: مصدر قولهم عف عن الشيء يعف عفة، وهذا مأخوذ من مادة (ع ف ف) الّتي تدلّ على الكف عن القبيح .

قال الراغب عن أصل العفة: " الاقتصار على تناول الشيء القليل الجاري مجرى العُفَافَة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة، والعُفَّة من الشيء، أو مجرى العفعف، وهو ثمر الأراك، والاستعفاف: طلب العفّة قال تعالى: ﴿ وَلَيْسَتَعْفِفِ اللَّيْنَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا ﴾ [سورة النور: ٣٣] ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًا فَلْيَسْتَعْفِفُ ﴾ [سورة النور: ٣٣] ، وقال: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ النِّينَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا ﴾ [سورة النور: ٣٣] .

وقال ابن منظور:" العفة: الكف عما لا يحل و يَجْمُلُ، عف عن المحارم والأطماع الدنية يعف عفة وعَفّاً وعفافة، فهو عفيف وعف، أي كف وتعفف واستعفف وأعفه الله..."(٥).

=كناية عن فرج القميص أي لم يعلق ثوبها ريبة فهي طاهرة الأثواب وفروج القميص أربعة: الكمان والأعلى والأسفل وليس المراد غير هذا فإن القرآن أنزه معنى وألطف إشارة وأملح عبارة ..."، البرهان في علوم القرآن: (٢/ ٣٠٥). (١) ينظر: إلكيا الهرّاسي، أحكام القرآن، (ج٢/ص ٢١٤).

ويرى أبو بكر الجصاص أنه لا يمتنع أن يكون اللفظ الأول عاماً في الرجال والنساء؛ لأن المذكر والمؤنث إذا اجتمعا غلب المذكر كقوله قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون، فليس يمتنع أن يكون اللفظ الأول عاما في الجميع والاستثناء خاص في الرجال، الجصاص، أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (المتوفى: ٣٧٠هـ)، أحكام القرآن، المحقق: محمد صادق القمحاوي – عضو لجنة مراجعة المصاحف بالأزهر الشريف، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، تاريخ الطبع: ١٤٠٥ هـ، (ج٥/ص٩٢).

(٢) قسم الماورديّ العفة إلى قسمين: أحدهما العفّة عن المحارم، والثّاني العفّة عن الماثم، فأمّا العفّة عن المحارم، فنوعان: أحدهما ضبط الفرج عن الحرام، والثّاني كفّ اللّسان عن الأعراض... وأمّا العفّة عن الماثم فنوعان أيضا: أحدهما: الكفّ عن المجاهرة بالظّلم، والثّاني: زجر النّفس عن الإسرار بخيانة ...".

ينظر: الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٥٤٨)، أدب الدنيا والدين، الناشر: دار مكتبة الحياة، تاريخ النشر: ١٩٨٦م، (ص: ٣٢١).

- (٣) ابن فارس، مقاييس اللغة، (ج٤/ص٣).
- (٤) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، (ص: ٥٧٣).
  - (0) ابن منظور ، **لسان العرب** ، (-9/0070)



### العفة في الاصطلاح:

قال الرّاغب: "العفّة حصول حالة للنّفس تمتنع بها عن غلبة الشّهوة، والمتعفّف هو المتعاطي لذلك بضرب من الممارسة والقهر "(١).

وقال أيضًا العفة: "هي ضبط النفس عن الملاذ الحيوانية، وهي حالة متوسطة بين إفراط هو الشره وتفريط هو جمود الشهوة"(٢).

وقال الجرجانيّ: " العفة: هيئة للقوة الشهوية متوسطة بين الفجور، الذي هو إفراط هذه القوة، والخمود الذي هو تفريطها، فالعفيف من يباشر الأمور على وفق الشرع والمروءة".

و امتدح الله الذين يحفظون فروجهم عن الحرام فلا يقعون فيما نهاهم الله عنه من زنا ولواط، فقال: ﴿ وَالنَّينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ المؤمنون: ٥، ثم ذكر بعدها ما أباحه لهم من الزوجات وملك اليمين فقال: ﴿ إِلّا عَنَى ازَوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْعَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٦] من الإماء المملوكات ﴿ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ بقربهما، لأن الله تعالى أحلهما، ويدل قوله: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْعَنَهُمْ ﴾ المملوكات ﴿ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ بقربهما، لأن الله تعالى أحلهما، ويدل قوله: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْعَنَهُمْ ﴾ أنه يشترط في حل المملوكة أن تكون كلها في ملكه، فلو كان له بعضها لم تحل، لأنها ليست مما ملكت يمينه، بل هي ملك له ولغيره، فكما أنه لا يجوز أن يشترك في المرأة الحرة زوجان، فلا يجوز أن يشترك في الأمة المملوكة سيدان (أ) ، ثم أخبر سبحانه أنه من أحدث ابتغاء وراء هذا الحدّ مع فسحته واتساعه، وهو إباحة أربع من الحرائر، ومن الإماء ما شاء، فهو الكامل في العدوان المتناهي فيه (٥) ، فقال: ﴿ فَمَن آبَتَنِي وَرَآءَ دَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ أَلْعَادُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٧].

<sup>(</sup>١)الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، (ص: ٥٧٣).

<sup>(</sup>۲) الراغب الأصفهانى، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهانى (المتوفى: ٥٠٠هه)، الذريعة الحريعة المعروف بالراغب الأصفهانى (المتوفى: ١٤٢٨ - القاهرة، عام النشر: ١٤٢٨ معرم الشريعة، تحقيق: د. أبو اليزيد أبو زيد العجمي، دار النشر: دار السلام – القاهرة، عام النشر: ٢٢٨ هـ - ٢٠٠٧ م، (ص: ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، ا**لتعريفات**،(ص:١٥١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، (ص: ٧٤٠).

<sup>(</sup>٥) وعند تفسير هذه الآية تذكر مسألة: الاستمناء باليد، وخلاف العلماء فيها، قال:حرملة بن عبد العزيز: سألت مالكاً عن الرجل يَجْلِدُ عُمَيْرَةَ، فتلا هذه: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّاعَيْنَ أَنَوْجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَاللَّهُمْ وَاللَّيْنَ هُمُ الْعَادُونَ ۞ ﴾ [المؤمنون: ٥ - ٧]، وهذا؛ لأنهم يكنون عن الذكر بعميرة، ينظر، تفاصيل المسألة، ابن العربي، أحكام القرآن، (ج٣/ص٤١٣)، وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٥/ص٤٠٥)، وابن عادل، أبو حفص عمر بن على ابن عادل الدمشقى الحنبلي المتوفى بعد سنة ٨٨٠ هـ، تفسير اللباب، دار النشر / دار الكتب العلمية . بيروت، (ص: ٣٧٥٢).

### المطلب الثاني: الوسائل المعينة لحفظ الفروج (العفة):

جاء الدين للمحافظة على أمور خمسة وهي ما تسمى بالضرورات الخمس (١) وهي: (الدين، والنسل، والعقل، والمال، والنفس) فكل أدلة هذا الشرع وأوامره ونواهيه، متفقة على المحافظة على هذه المقاصد، ومن هذه المقاصد كما سبق، النسل أو النسب، وإن من لوازم ذلك المحافظة على العرض، ولقد جاءت النصوص الشرعية التي تحث على المحافظة على العرض في حق الرجل والمرأة من ذلك قوله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَعَفَظُوا فُرُوجَهُمُ ذَلِكَ أَنَكَى هُمُ إِنَّ الله خَيرٌ بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنينِ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَعَفَظُوا فُرُوجَهُمُ ذَلِكَ أَنَكَى هُمُ إِنَّ الله خَيرٌ بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْضُونَ مَن وَقُل لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة النور: ٣٠ – ٣١] ، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ وَالْمَانِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥ – ٢] .

وفي الحديث عن سهل بن سعد، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة» $^{(1)}$ ، وغيرها من الأحاديث الواردة عنه عليه السلام.

ولقد شرع الإسلام عدة وسائل بها يتحقق للمسلم محافظته على فرجه بل وبها يتحقق للمجتمع سلامته من الشرور، فكما أن المحافظة على الفرج أمر واجب فكل وسيلة إلى انتهاك ذلك محرمة ولذلك قال سبحانه: ﴿ وَلا نَقَرَبُوا الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٥١] وقال: ﴿ وَلا نَقَرَبُوا الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [سورة الإسراء: ٣٢].

فهذا نهى عن القربان دون الفعل، فكل وسيلة إلى الزنا أو الفواحش يجب تجنبها والبعد عنها.

و يمكن تقسيم هذه الوسائل إلى ثلاثة أقسام: ما يشترك الرجال والنساء فيها، ما كان خاصًا بالرجال، ما كان خاصاً بالنساء، وسأتحدث عن بعضها على سبيل الإيجاز و الاختصار.

أولًا: وسائل يشترك فيها الرجال والنساء وهي منها:

### ١- الأمر بغض البصر.

قال تعالى في حق الرجال: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمُ ﴾ [سورة النور: ٣٠]وقال تعالى في حق النساء ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [سورة النور: ٣١] فإن غض

<sup>(</sup>۱) بل حكى الغزالي، والشاطبي وغيرهما إجماع الملل على اعتبارها، الغزالي، ينظر: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، المستصفى من علم الأصول، دراسة وتحقيق: محمد بن سليمان الأشقر، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، الأولى، ١٤١٧هـ/١٩٩٩م، (ج١/ص ٣٧٩)، و الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: ٩٩٧هـ)، الموافقات، المحقق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الناشر: دار ابن عفان، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م، (ج١/ص ٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، (ج٨/ص ١٠٠)، رقم الحديث: ٢٤٧٤.

البصر في حق كل من الرجل و المرأة وسيلة عزيمة من وسائل حفظ الفرج، فإن البصر منفذ إلى القلب.

وعن ابن عباس في تفسير قوله: ﴿ يَمْلَمُ غَآبِنَهُ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى الصَّدُورُ ﴾ [سورة غافر: ١٩] قال: "
الرجل يكون في القوم فتمر بهم المراة فيريهم انه يغض بصره، عنها واذا غفلوا لحظ اليها واذا
نظروا غض بصره ، عنها ، وقد اطلع الله من قلبه انه ود انه ينظر إلى عورتها"(١).

#### ٢- الابتعاد عن الغناء (تحريم الغناء).

والغناء بريد الزنا، والغناء يدعو إلى الفاحشة ومقدمتها بما فيه من سهرات فاجرة، وأصوات تحضر بها الشيطان، وما ظنك بمجلس -حضرت فيه الشياطين - توسوس لأصحابه بالفحشاء، و الحديث الوارد في تحريم الغناء معلوم، فعن أبي عامر أو أبي مالك الأشعري قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: « ليكونن من أمتي أقوام، يستحلون الحِرَ<sup>(۲)</sup> والحرير، والخمر والمعازف... » (<sup>(۲)</sup>).

قال عليه السلام: «يستحلون» إذًا هو محرم فاستحلوه، ثم هو قرنه بأشد الفواحش وهي الزنا ولبس الحرير وشرب الخمر، وقد نقل ابن القيم العبارة المشهورة عن الفضيل بن عياض قوله: "الغناء رقية الزني"(1).

#### ٣-الاسترسال و الاستغراق في الفكرة المحرمة.

الاستغراق والاسترسال في التفكير بالحرام خطير على الإنسان خصوصاً الشاب والفتاة، ولذلك إذا جاء الإنسان خاطرةً وفكرةً بالحرام فإن الواجب عليه قطعها، أو إذا وقع في نفسه التفكير بمحاسن امرأة أو أمرد .. أو تخيل المعصية فليقطع، وهذا التفكير غالبًا ما يأتي عند الانفراد أو النوم وسوف يكون للانفراد كلام، فعليه دفعه، وليشغل فكره بالخير: من مدارسة العلم، أو التفكر في مخلوقات الله، أو التسبيح و الذكر ... فالشخص إذا انفرد على غير طاعة كقراءة القرآن، أو

<sup>(</sup>١) ابن أبي حاتم، تفسير القرآن العظيم، (ج١٠/ص ٣٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) أي، الفرج، والمعنى أنهم يستحلون الزنا، ابن الأثير، النهاية، (ج١/ص٣٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه، (ج٧/ص٢٠٦)، رقم الحديث: ٥٥٩٠.

<sup>(</sup>٤) ابن القيم، إغاثة اللهفان من صايد الشيطان، (ج١/ص٢٤٥)، ثم ذكر ما قاله يزيد بن الوليد: "يا بنى أمية، إياكم والغناء، فإنه ينقص الحياء، ويزيد في الشهوة ... فإن كنتم لابد فاعلين فجنبوه النساء، فإن الغناء داعية الزني.".

الصلاة ... فإنه سبب لحضور الشيطان ووسوسته لهذا الشخص بفعل ما يحرم عليه، ومحاولة إثارة بعض الخواطر المحرمة والاستغراق فيها.

### ٤ - و من الوسائل الشرعية الصوم.

ففي حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء (۱) (۲) فالصوم يخفف حدة الشهوة وتأثير الشيطان ووساوسه.

#### ٥- عدم السفر إلى بلاد التحلل و الفساد.

فإن كثيرًا من أسباب انحراف البعض، سفره لبعض البلدان الكافرة والمتحللة، لذلك لا يجوز السفر إلى بلاد الكفار إلا لضرورة حددها أهل العلم، واشترطوا لذلك شروطًا معروفة تراجع في مظانّها (٣). - دوام خوف الله وتقواه و مراقبته.

وهي والله من أعظم الوسائل لحفظ الفرج في حق الرجل و المرأة، وأعظم مثال على ذلك يوسف عليه السلام، حيث إن جميع أسباب الوقوع في الفاحشة قد وجدت في حقه فإنه شاب غريب في بيت العزيز والتي دعته امرأة العزيز ... لكن مع ذلك كله تذكر مراقبة الله له، حيث قال: ﴿ قَالَ مَعَاذَ اللهُ إِنَّهُ رَبِّ السِّجُنُ أَحَسُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَى آلِيهِ ﴾ [سورة يوسف: ٣٣] ، ﴿ قَالَ رَبِّ السِّجُنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَى آلِيّهِ ﴾ [سورة يوسف: ٣٣] .

ومن السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظلَّ إلى ظله: « رجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إنى أخاف الله» (٤) كما في الحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>۱) أي، أن ترض أنثيا الفحل رضا شديدا يـذهب شـهوة الجمـاع، ويتتـزل فـي قطعـه منزلـة الخصـي، ابـن الأثيـر، النهاية، (جه/ص١٥٢).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب من لم يستطع الباءة فليصم، (ج٧/ص٣)، رقم الحديث: ٥٠٦٦، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ووجد مؤنه، واشتغال من عجز عن المؤن بالصوم، (ج٢/ص١٠٨)، رقم الحديث: ١٤٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مثلاً ما كُتِبَ في هذا: الدرر السنية في الأجوبة النجدية، المؤلف: علماء نجد الأعلام، المحقق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، الطبعة: السادسة، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م، تحت عنوان: السفر إلى بلاد المشركين، (ج٨/ص٣١٣)، و فتاوى إسلامية، لأصحاب الفضيلة العلماء،سماحة الشيخ: عبد العزيز بن عبد الله بن باز (المتوفى: ٢٤١هـ)، فضيلة الشيخ: محمد بن صحمد العثيمين (المتوفى: ٢٤١هـ)، فضيلة الشيخ: عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين (المتوفى: ٢٤٠هـ)، بن صالح بن محمد العثيمين (المتوفى: ١٤٣٠هـ)، فضيلة الشيخ: عبد الله بن عبد المولى: محمد بن عبد العزيز بن عبد الله المسند، الناشر: دار الوطن للنشر، الرياض، تحت عنوان: حكم السفر إلى بلاد الكفرة، (ج١/ص١١٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب فضل من ترك الفواحش، (ج٨/ص١٦٨)، رقم الحديث: ١٦٨٦، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، (ج١/ص٧١٥)، رقم الحديث: ١٠٣١.

٧- الزواج: النصوص الوارة في الحث على الزواج لا تخفى على من له أدنى إلمام بالشريعة، فهو الطريق المشروع لقضاء الشهوة، ولحفظ النوع الإنساني، ولصيانة الأنساب من الاختلاط، ولإيجاد مجتمع تفشو فيه الفضيلة، وتموت فيه الرذيلة.

ثانياً: الوسائل الخاصة بالرجال.

1 - تحريم الخلوة بالمرأة الأجنبية: المرأة مكرمة في دين الله، وعزيزة في شرع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فحرص الإسلام على ألا تمتد إليها الأيدي العابثة، ولا أن تلوثها النظرات الآثمة، فهي درّة مصونة، ولؤلؤة مكنونة؛ لذا حرم الاسلام كل ما يخدش في منزلتها ومكانتها؛ فحرّم الخلوة بالأجنبية، ففي الحديث عن ابن عباس رضي الله عنهما قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يخلون رجل بامرأة إلا مع ذي محرم» (١).

بل حذر عليه السلام من الدخول على النساء غير المحارم ومنع الدخول يستلزم منع الخلوة من باب أولى، فعن عقبة بن عامر رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والدخول على النساء» فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفرأيت الحمو؟ قال: «الحمو الموت» (٢).

قال النووي:" وأما قوله صلى الله عليه وسلم الحمو الموت، فمعناه أن الخوف منه أكثر من غيره، والشر يتوقع منه، والفتنة أكثر لتمكنه من الوصول إلى المرأة والخلوة من غير أن ينكر عليه، بخلاف الأجنبي، والمراد بالحمو<sup>(٦)</sup> هنا هو: أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه، فأما الآباء والأبناء فمحارم لزوجته، تجوز لهم الخلوة بها، ولا يوصفون بالموت، وإنما المراد الأخ وابن الأخ، .. ممن ليس بمحرم، وعادة الناس المساهلة فيه"(٤).

<sup>(</sup>٤) النووي، شرح النووي على مسلم، (ج٤ ١/ص٤٥).



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، والدخول على المغيبة، (ج٧/ص٣٧)، رقم الحديث: ٥٢٣٣، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، (ج٢/ص٩٧٨)، رقم الحديث: ١٣٤١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم، والدخول على المغيبة، (ج٧/ص٣٧)، رقم الحديث: ٥٢٣٠، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها (ج١١٧٤)، رقم الحديث: ٢١٧٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ابن الجوزي، غريب الحديث، (ج١/ص٥٢٥).

٢ - حرمة مصافحة المرأة الأجنبية: فعن عائشة رضي الله عنها قالت: "...ما مست يد رسول الله صلى الله عليه وسلم يد امرأة إلا امرأة يملكها..." (())، وعن معقل بن يسار رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له» (٢).

فهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم أطهر الناس وأملكهم لإربه وشهوته، ومع ذلك كان لا يصافح غير محارمه، ولا يقال قائل: ليس لي مقصد في ذلك ولا نية فاسدة، نقول: لكن هذا رسول الله كما سبق وهو من هو كان لا يفعل، فغيره أولى بذلك.

#### ثالثاً: و سائل خاصة بالنساء.

1- الأمر بالحجاب: إن الحجاب الذي ترتديه المسلمة يمنع الفساق والأراذل من تتبعها والنظر اليها، وهو إمتثالا لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَالُوهُنَ مِن وَرَآءِ جَابٍ ذَالِكُمُّ أَطْهَرُ لِقُلُوبِهِنَ ﴾ اليها، وهو إمتثالا لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَالُوهُنَ مِن وَرَآءِ جَابٍ ذَالِكُمُ أَطْهَرُ لِقُلُوبِهِنَ ﴾ الساء، لا خاص السورة الأحزاب: ٥٣]، والآية واضحة في وجوب الحجاب وهو عام في جميع النساء، لا خاص بأزواجه صلى الله عليه وسلم، وإن كان أصل اللفظ خاصًا بهن؛ لأن عموم علته دليل على عموم الحكم فيه، ومسلك العلة الذي دل على أن قوله تعالى: ﴿ وَالصَلُ الْعَلَمُ الْفَهُرُ لِقُلُوبِهِنَ ﴾ ذلكم أطهر القوبكم وقلوبهن، هو علة قوله تعالى: فاسألوهن من وراء حجاب (٢).

Y - نهي المرأة أن تخرج وهي متعطرة: ففي حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أيما امرأة استعطرت فمرت على قوم ليجدوا من ريحها فهي زانية (١) (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، واللفظ له، كتاب الأحكام، باب بيعة النساء، (ج٩/ص٨٠)، رقم الحديث: ٧٢١٤، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب كيفية بيعة النساء، (ج٣/ص١٤٨٩)، رقم الحديث: ١٨٦٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في معجمه الكبير ، المعجم الكبير ، (ج ٢٠/ص ٢١١)، رقم الحديث: ٤٨٦ ، قال الهيثمي: رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح، مجمع الزوائد، (ج٤/ص ٣٢٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشنقيطي، أضواء البيان، (ج٦/ص ٢٤٢).

<sup>(</sup>٤) قال المُناوي:" (فهي زانية) أي هي بسبب ذلك تعرضة للزنى، ساعية في أسبابه، داعية إلى طلابه، فسمت لذلك زانية مجازا، ومجامع الرجال قلما تخلو ممن في قلبه شدة شبق لهن، سيما مع التعطر، فريما غلبت الشهوة، وصمم العزم، فوقع الزنى الحقيقي، ومثل مرورها بالرجال قعودها في طريقهم ليمروا بها" المُناوي، فيض القدير، (ج١/ص٢٧٦).

<sup>(°)</sup> أخرجه أبو داود في سننه، سنن أبي داود، واللفظ له، كتاب الترجّل، باب في المرأة تطيب للخروج، (ج٦/ص ٢٤٨)، رقم الحديث: ٢١٦، =

بل إن الرسول صلى الله عليه وسلم نهى المرأة وهي سوف تذهب إلى أحب البقاع إلى الله وهي المساجد أن تمس الطيب، فعن زينب، امرأة عبد الله، قالت: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا شهدت إحداكن المسجد فلا تمس طيبًا»(١).

هذا في المسجد وهو أحب البقاع إلى الله، فما هو الحال في الأسواق التي هي أبغض البقاع إلى الله، ولقد تقنن أهل الدعايات في هذا وذلك بالدعاية إلى العطور وأنَّ هذا العطر يجذب الرجال إليك وهذا للسهرات وهذا للنزهة... والله المستعان.

٣- نهي المرأة عن الخضوع بالقول: المرأة إذا تحدثت مع الأجانب بحديث فيه خضوع كان ذلك سببًا في وقوع الشر أو مقدماته من التفكير والخواطر، ولذلك يجب على المرأة أن تتحدث بصوت معروف عار عن أسباب الفتنة ودواعي الشر، قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَغْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِى فِى قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ مَعروف عار عن أسباب الفتنة ودواعي الشر، قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَغْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِى فِى قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ وَقُلْا مَعْرُوفًا ﴾ [سورة الأحزاب: ٣٦]، والمرض هو مرض الشهوة، وإنما وصفهم بالمرض؛ لأنهم يشتهون إتيان الفواحش (٢)، بل إن المرأة لأجل ذلك هي منهية عن رفع صوتها في التلبية وليس عليها أذان كل ذلك؛ لأجل سد منافذ الفتنة والشر ولو كان ذلك في فعل عبادة.

<sup>(</sup>٢) الطبري، جامع البيان، (ج٠٢/ص٢٥٨).



<sup>=</sup>والحاكم في مستدركه، (ج٢/ص ٤٣٠)، رقم الحديث: ٣٤٩٧، وقال: هذا حديث أخرجه الصغاني في التفسير عند قوله تعالى: ﴿ قُل إِلْمُؤْمِنِينَ يَغُشُواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ ﴾ النور: ٣٠، وهو صحيح الإسناد، ولم يُخرِّجاه، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب عليه فتتة، وأنها لا تخرج مطيبة، (ج١/ص ٣٢٨)، رقم الحديث: ٤٤٣.

3- نهي المرأة عن وصف محاسن امرأة لزوجها: المرأة في بعض الأحيان تكون سبباً في تعلّق زوجها بغيرها، ولربما وقع في الحرام، فتصف له من محاسن إحدى النساء ما يثير شهوته تجاها، وميله إليها، فبعد المرأة عن هذا سبيل لحفظ زوجها عن الشر، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تباشر المرأة المرأة، فتنعتها لزوجها كأنه ينظر إليها (۱) (۲) .

ومما نقله الحافظ في الحكمة من ذلك عن العلماء أنه قال:" فإن الحكمة في هذا النهي خشية أن يعجب الزوج الوصف المذكور فيفضي ذلك إلى تطليق الواصفة أو الافتتان بالموصوفة".

والوسائل المتعلقة بالأقسام الثلاثة كثيرة ومتنوعة، وحسبي ما ذكرت، ونسأل الله التوفيق والسداد وحفظ عورات المسلمين، وصرف البلاء والخناء والزنا عنهم إنه سميع قريب.

<sup>(7)</sup> ابن حجر، فتح الباري، (+9/-0.000).



<sup>(</sup>۱) والمعنى: (تباشر) من المباشرة وهي الملامسة في الثوب الواحد فتحس بنعومة بدنها وغير ذلك، وقد يكون المراد مطلق الاطلاع على بدنها مما يجوز للمرأة أن تراه ولا يجوز أن يراه للرجل، (فتتعتها) فتصفها، (كأنه ينظر إليها) لدقة الوصف وكثرة الإيضاح، فيتعلق قلبه بها ويقع بذلك فتنة، ينظر: ابن حجر، فستح المباري، (ج٩/ص٣٣٨)، و المُناوي، فيض القدير، (ج٩/ص ٣٨٥)، و العظيم آبادي، محمد أشرف بن أمير بن علي بن حيدر، أبو عبد الرحمن، شرف الحق، الصديقي، العظيم آبادي (المتوفى: ١٣٢٩هـ)، عون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم: تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٥ هـ، (ج٦/ص ١٣٢٠).

<sup>(</sup>٢)أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب النكاح، (ج٧/ص٣٨)، رقم الحديث: ٥٢٤٠.

### المطلب الثالث: أثر حفظ الفروج . العفة . على الفرد، والمجتمع:

إن من أعظم مقاصد الشريعة الإسلامية إقامة المجتمع الطاهر النظيف، المحوط بالخلق الرفيع، فقد جاءت الرسالة المحمدية لتزكية النفوس وتقويم الأخلاق وإصلاح الباطن والظاهر؛ جاءت لتحقق أنبل الطباع وأحسن الأخلاق وأصلح الخصال، فما من شيء تدعو إليه الفطر السليمة والعقول الحكيمة إلا ودعت إليه ورغبت فيه، وما من شيء ترفضه العقول السليمة والطباع المستقيمة إلا ونهت عنه وحذرت منه؛ فلا عجب إن قلنا أن غاية هذه الرسالة هي إتمام وإصلاح مكارم الأخلاق؛ فهاهو من اتصف بقمة الكمال الإنساني وغاية النبل البشري المصطفى صلى الله عليه وسلم يعلن هذا للعالم كله، فعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إنّما بعثم صالح الأخلاق » (۱).

فللأخلاق أهمية بالغة في سعادة أي مجتمع وشقائه، فكلما كان المجتمع متمسكًا بالأخلاق الفاضلة كان استقراره وأمنه متحققاً، وكلما ابتعد المجتمع عن الأخلاق الفاضلة وتحول إلى الأخلاق السيئة، زاد شقاء المجتمع واضطرابه وعدم استقراره.

ومن أهم تلكم الأخلاق وأعلاها شأنًا وأعظمها قدرًا: العفة والمرؤة ؛ فهي من أخلاق الأنبياء وحلية العلماء، وتاج الأولياء، وهي برهان على صدق الإيمان، وطهارة النفس وحياة القلب، بها تحصل النجاة من مرارات الفاحشة، وآلام المعصية، وحسرات عذاب الآخرة، إذ تدفع صاحبها نحو كل فضيلة، وتحجبه عن كل رذيلة ...

وبعد هذه المقدمة، أشرع في أثر وثمار العفة على الفرد والمجتمع، ذاكراً ما يعود نفعه على الفرد أولًا، فأقول:

P 17. P

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ بلاغاً، مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (المتوفى: ۱۷۹هـ)، الموطأ، المحقق: محمد مصطفى الأعظمي، الناشر: مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية – أبو ظبي – الإمارات، الطبعة: الأولى، ۱٤۲٥هـ – ٢٠٠٤ م، (ج٥/ص ١٣٣٠)، رقم الحديث: ٣٣٥٧، وأحمد في المسند، مسند أحمد، واللفظ له، (ج٤١/ ٥١٣)، رقم الحديث: ١٩٩٨، قال ابن عبد البر: وهذا الحديث يتصل من طرق صحاح عن أبي هريرة وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم، ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٦٤هـ)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، المحقق: مصطفى بن أحمد العلوى و محمد عبد الكبير البكرى، الناشر: مؤسسة القرطبه، (ج٤٢/ص٣٣٣).

### ١ - ثناء الله تعالى على الحافظين فروجهم (أهل العفة).

لقد أثنى الله تعالى على الحافظين فروجهم (أهل العفة) إلا عما أحلَّ الله لهم، من زوجة أو أمة، فقال ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلمُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ١] إلى أن قال ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٓ ٱزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَعَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥ - ٧].

إنه ثناء لا يعدله ثناء، شهادة من الله تبارك وتعالى لهؤلاء بالإيمان، وإخبار عن فلاح هؤلاء الذين من صفاتهم: حفظ الفرج والتجافى عن الفواحش!.

قال ابن القيم معلقاً على هذا الثناء: "وهذا يتضمن ثلاثة أمور: من لم يحفظ فرجه لم يكن من المفلحين، وأنه من الملومين، ومن العادين، ففاته الفلاح، واستحق اسم العدوان، ووقع في اللوم، فمقاساة ألم الشهوة ومعاناتها أيسر من بعض ذلك "(١).

### ٢- الاستظلال تحت ظل العرش يوم القيامة.

إن من أثر وثمار حفظ الفروج . العفة . ليس دخول الجنة فحسب بل الاستضلال تحت ظل العرش يوم القيامة، في ذلك اليوم الرهيب، حيث تقترب الشمس من الناس على قدر ميل، ويلجمهم العرق إلجاماً، ويبلغ بهم الأمر مبلغه...، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال الرسول صلى الله عليه وسلم: « سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله» وذكر منهم: « ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال، فقال: إني أخاف الله رب العالمين» .

### ٣- سبب لتفريج الكربات، واستجابة الدعوات.

كما جاء في حديث ابن عمر رضي الله عنهم، عن النبي صلى الله عليه في الذين آواهم المبيت إلى غار، فقال أحدهم – وهو آخرهم –: " فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لي ابنة عم، من أحب الناس إلي، وأني راودتها عن نفسها فأبت، إلا أن آتيها بمائة دينار، فطلبتها حتى قدرت، فأتيتها بها فدفعتها إليها، فأمكنتني من نفسها، فلما قعدت بين رجليها، فقالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فقمت وتركت المائة دينار، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك ففرج عنا، ففرج الله عنهم فخرجوا "(").

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۲۰۱هـ)، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي أو الداء والدواء، الناشر: دار المعرفة – المغرب، الطبعة: الأولى، ۱۶۱۸هـ – ۱۹۹۷م، (ص:۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) تقدم الحديث، (ص:٥٥١)، وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخرج الحديث، (ص:٧٤)، وهو في الصحيحين.

#### ٤- ما يجده العفيف من لذلة الانتصار على نفسه الإمارة بالسوء.

من آثار و ثمار العفة ما يحصل للعفيف من لذلة الانتصار على نفسه الإمارة بالسوء، بحيث يتحكم بها، ويسيطر عليها، بحيث ينهاها عن الهوى، كما قال ربنا: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوى ثَمَّا وَيُسْ عَنِ الْهُوى ثَمَّا وَيَسْ عَنِ الْهُوى ثَمَّا وَيَسْ عَنِ الْهُوى ثَمَّا وَيَسْ عَنِ الْهُوى ثَمَّا وَيَسْ عَنِ الْمُورَةِ النّازعات: ٤٠ - ٤١] ، فمن خاف مقام ربه فإن له جنتان، كما قال تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنَّنَانِ ﴾ سورة الرحمن ٤٠.

فلئن كان اللاهون العابثون، يجدون لذة آنية وقتية في ممارسة الحرام، ثم تعقبها آهات وحسرات وتوجعات، فالشاب العفيف، والفتاة العفيفة، يجدان من لذة الانتصار على النفس أعظم مما يجده أصحاب الشهوات، فهو قائد لشهوته، لا مقوداً لها.

وصدق مسعر بن كدام (١) إذ يقول:

تفنى اللذاذة ممن نال صفوتها ... من الحرام ويبقى الإثم والعار تبقى عواقب سوء من مغبتها ... لا خير في لذة من بعدها النار

فالذي تحركه شهوته وتستعبده، فهو أقرب ما يكون إلى الحيوان البهيم الذي لا يحول بينه وبين إتيان الشهوة سوى الرغبة فيها.

#### ٥- العفة تجمع خلال الخير كلها، والفاحشة تجمع صفات الشر كلها.

الإنسان العفيف والمرأة العفيفة محل تقدير الناس واحترامهم، ومكان تقديرهم، وثقتهم، بخلاف من انتزع منه هذه الصفة، فإن الناس ينظرون إليه نظر احتقار وازدراء، بل ولا يثقون فيه، فالعفة تجمع خلال الخير كلها؛ مما يستجلب مدح الناس وثناءهم، بينما الفاحشة تجمع خلال الشر كلها؛ مما يستلزم ذم الناس واحتقراهم، قال ابن القيم:" والزنا يجمع خلال الشر كلها: من قلة الدين، وذهاب الورع، وفساد المروءة، وقلة الغيرة، فلا تجد زانيا معه ورع، ولا وفاء بعهد، ولا صدق في

<sup>(</sup>۱) مسعر بن كدام بن ظهير بن عبيدة الهلالي، أبو سلمة الهلالي، الإمام، الثبت، شيخ العراق، قال أحمد بن حنبل: الثقة كشعبة ومسعر، قال وكيع: شك مسعر كيقين غيره؛ لذا يقال له (المصحف) لعظم الثقة بما يرويه، مات سنة: ١٥٢ هـ، ينظر: طبقات خليفة، (ص: ٢٨٥)، و ابن قُتَيْبَة، المعارف، (ص: ٤٨١)، والذهبي، سير أعلام النبلاء، (ج٧/ص ١٦٣).

تنبيه: نسب البيتين إلى مسعر بن كدام، الظاهري، أبو بكر محمد بن داود بن علي بن خلف الأصبهاني ثم البغدادي الظاهري (المتوفى: ٢٩٧هـ)، (ص:٢٥)، وابن الجوزي، صفة الصفوة، (ج٢/ص٧٥).

حديث، ولا محافظة على صديق، ولا غيرة تامة على أهله، فالغدر والكذب والخيانة وقلة الحياء وعدم الأنفة للحرم، وذهاب الغيرة من القلب من شُعَبه وموجباتِه ..."(١).

٦- النجاة من الإصابة بالأمراض الخبيثة التي تلاحق أصحاب الشهوات والنزوات؛ كالزهري (٢)
 والايدز (٦) والسيلان (٤) - نعوذ بالله من الخذلان.

#### ٧- المحافظة على شرف الانساب وعدم اختلاطها.

إذا عاش المرء – سيما المسلم – حياة الطهر والنقاء كما أمره الله وسوله صلى الله عليه وسلم، عاش حياة مستقرة مطمئنة، فيأمن قلبه، ويسكن جأشه ويطمئن فؤاده اطمئناناً كاملاً على ذريته وأولاده، فلا يتطرق إليه أدنى شك وريب في نسبة الأولاد إليه، فيقوم برعايتهم وتربيتهم مع استشعار الأجر والثواب من الله تعالى على ذلك، في ظل المحبة والألفة بين أفراد العائلة والأسرة.

وأما والعياذ بالله، إذ حاد المرء عن طريق ربه فسلك طريق الخناء والفجور؛ فإنه يعيش حياة الريب والشك والظنون في أقرب الناس إليه، وهم الأولاد والذرية، ناهيك عن الصراع الداخلي الذي يعيشه ويعتريه، فلربما فكر بالتخلص من تلك النسمة البرئية قَقْتِلت بغير حق.

يقول ابن القيم في معرض ذكره أضرار الزنى من الجنسين – الرجل والمرأة – :" ... وإن حملت من الزنا فإن قتلت ولدها جمعت بين الزنا والقتل، وإن حَمَلَتْهُ على الزوج أدخلت على أهلها وأهله أجنبياً ليس منهم، فورثهم وليس منهم ورآهم وخلا بهم وانتسب إليهم وليس منهم إلى غير ذلك من مفاسد زناها.

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، روضة المحبين، (ص: ٣٦٠)، ثم شرع يعدِّد موجبات الزنى، ومنها: غضب الرب بإفساد حرمه وعياله، ومنها سواد الوجه وظلمته، ومنها: أنه يسلبه اسم المؤمن، ومنها: أن يعرض نفسه لسكنى التنور الذي رأى النبى صلى الله عليه وسلم فيه الزناة والزوانى...

<sup>(</sup>٢) داء الزهري: هو عدوى بكتيرية تنتشر عادة عن طريق الاتصال الجنسي، وتظهر أولى أعراض المرض في صورة تقرح مؤلم في الأعضاء التناسلية عادةً أو المستقيم أو الفم.

<sup>(</sup>٣) وهو: اعتلال خطير جدا ينتج عن عجز مقدرة أجهزة المناعة في الجسم على محاربة كثير من الامراض، وغالبا ما يقود هذا المرض في نهاية المطاف الى الموت، وتعنى كلمة إيدز: متلازمة عوز المناعة المكتسب.

<sup>(</sup>٤) هو عدوى منقولة جنسيا تسببها البكتيريا تسمى النيسرية البنية أو السيلان، يتم العثور على البكتيريا في افرازات القضيب وفي السائل المهبلي، البكتيريا يمكن أن تصيب عنق الرحم (مدخل إلى الرحم)، مجرى البول(الأنبوب الذي يمر البول الى خارج الجسم)، المستقيم، وأقل شيوعا الحلق أو العينين.

https://www.moh.gov.sa/HealthAwareness/EducationalContent/Diseases/Infectious/Pages/AIDS .aspx

و أما زنا الرجل فإنه يوجد اختلاط الأنساب أيضاً، وإفساد المرأة المصونة، وتعريضها للتلف والفساد، ففي هذه الكبيرة خراب الدنيا والدين"(١).

#### ثانيًا: الآثار المتعلقة بالمجتمع:

وفيما ذكرت من الآثار العائدة في صلاح الفرد تنعكس ايجابًا وسلبًا على المجتمع، سيما في النقاط الأخيرة، ولعلي أشير هنا إلى أثرٍ واحدٍ يعود على المجتمع، إذا حافظ على عفته وطهره ونقاءه، ألا وهو:

#### وقاية المجتمع من التردي و السقوط:

العفة وحفظ الفروج عن الحرام، عامل رئيس وصعام أمان في صيانة المجتمع، وحمايته من التردي في مهاوي الرذيلة والفاحشة، والتبرج والسفور والاختلاط المحرم، فالزنى يؤدي الى شيوع جرائم القتل، فترى الرجل يقتل زوجته وعشيقها، و قضايا الإغتصاب والتحرش، فانتشار الفواحش والسماح بها يؤدي الى أمتهان المرأة وإذلالها، وجعلها سلعة ومتاع لمن أراد ذلك، ناهيك من زيادة الأطفال اللقطاء، وغياب الأمن المجتمعي، وأهتزاز الأستقرار الأسري ...

قال ابن القيم: " ولما كانت مفسدة الزنا من أعظم المفاسد، وهي منافية لمصلحة نظام العالم في حفظ الأنساب، وحماية الفروج، وصيانة الحرمات، وتوقى ما يوقع أعظم العداوة والبغضاء بين الناس من إفساد كل منهم امرأة صاحبه وبنته وأخته وأمه، وفي ذلك خراب العالم كانت تلي مفسدة القتل في الكبر، ولهذا قرنها الله -سبحانه- بها في كتابه ورسوله في سننه ..."(٢).

<sup>(</sup>١) ابن القيم، الجواب الكافي، (ص: ١٦٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، (ص: ١٠٥).

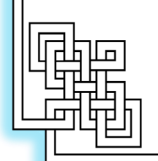


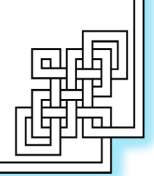
المبحث الثالث: الأمانة والعهد وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع. وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الأمانة والعهد لغةً واصطلاحاً والفرق بينهما.

المطلب الثاني: الأمانة العلمية في تحمّل العلم وتلقيه و أدائه.

المطلب الثالث: آثار أداء الأمانة على الفرد و المجتمع.





### المطلب الأول: تعريف الأمانة والعهد لغة واصطلاحاً والفرق بينهما:

الأمانة فضيلة من أشرف الفضائل، والعمل بها شرف وكرامة وتقوى وصلاح، وإيمان خالص لرب العالمين، ورحمة بالخلائق، وكان العرب يفتخرون بالأمانة ويعدونها مَكرُمَة، حتى إنهم كانوا يُطلقون على النبي صلى الله عليه وسلم قبل بعثته لقب "الأمين"؛ لِمَا اشتُهر عنه من الأمانة في القول والعمل والحال.

و قد امتدح الله عباده المؤمنين بأداء الأمانة فقال: ﴿ وَالَّذِينَ هُرْ لِأَمْنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٨] ، من خلال ما تقدم سأبيِّن المقصود: بـ (الأمانة، والعهد لغة واصطلاحاً، ثم الفروق اللغوية بين الكلمات المتعلقة بالمطلب، فأقول وبالله التوفيق:

#### أولاً: الأمانة لغة:

الأمانة مصدر قولهم: أمن يأمن أمانة أي صار أمينا، وهو مأخوذ من مادّة (أمن) الّتي تدلّ على سكون القلب، ويقال: أمنت الرّجل أمنا وأمنة وأماناً وآمنني يؤمنني إيمانا، ورجل أمنة: إذا كان يأمنه النّاس ولا يخافون غائلته (۱).

قال الراغب الأصفهاني: "أصل الأمن: طمأنينة النفس وزوال الخوف، والأمن والأمّان في الأمان في الأمان، وتارة اسماً الأصل مصادر، ويجعل الأمان تارة اسماً للحالة التي يكون عليها الإنسان في الأمن، وتارة اسماً لما يؤمن عليه الإنسان، نحو قوله تعالى: ﴿ وَتَخُونُوا أَمَنتَكُمُ ﴾ [سورة الأنفال: ٢٧]، أي: ما ائتمنتم عليه، وقوله: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة الأحزاب: ٢٧] قيل: هي كلمة التوحيد، وقيل: العقل، وهو صحيح (٢) فإنّ العقل هو الذي بحصوله يتحصل معرفة التوحيد... و به فضل الإنسان على كثير ممن خلقه "(٢).

وقال أيضًا: "ونقيض الخيانة، الأمانة، يقال: خُنْتُ فلانا، وخنت أمانة فلان، وعلى ذلك قوله: ﴿ لَا عَنُونُواْ اللّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَنَاتِكُمْ ﴾ "(٤).

<sup>(</sup>٤)المرجع السابق ، (ص: ٣٠٥).



<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، (ج١/ص١٣٣).

<sup>(</sup>٢) رجح شيخ المفسرين ابن جرير الطبري، العموم من الآية فقال بعد حكايته الأقوال:" وأولى الأقوال في ذلك بالصواب ما قاله الذين قالوا: إنه عُنِي بالأمانة في هذا الموضع: جميع معاني الأمانات في الدين وأمانات الناس وذلك أن الله لم يخص بقوله ﴿ عَرَضَهُنَا ٱلْأَمَانَةَ ﴾ بعض معاني الأمانات لما وصفنا"، الطبري، جامع البيان، (ج٠٠/ص٢٤٣)، و كذلك رجح القرطبي أنها عامة، ونسب ذلك للجمهور فقال: " والأمانة تعم جميع وظائف الدين على الصحيح من الأقوال، وهو قول الجمهور "، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج١٤/ص٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، (ص: ٩٠).

وقال ابن منظور:"الأمان والأمانة بمعنى، وقد أمنت فأنا أمن، وآمنت غيري من الأمن والأمان، والأمن: ضد الخوف، والأمانة: ضد الخيانة"(١).

#### الأمانة اصطلاحًا:

قال الكفوي: [الأمانة] كل ما يؤتمن عليه كأموال وحرم وأسرار فهو أمانة"(٢)".

وقال في موضع آخر" الأمانة: كل ما افترض الله على العباد فهو أمانة كالصلاة والزكاة والصيام وأداء الدين، وأوكدها الودائع، وأوكد الودائع كتم الأسرار"(").

وبتتع أقوال الفقهاء نجد أنهم استعملوا الأمانة في معنيين:

الأول: الشيء الذي يوجد عند الأمين، و يشتمل على:

أ- العقد الذي تكون الأمانة فيه هي المقصد الأصلي، وهو الوديعة، وهي العين التي توضع عند
 شخص ليحفظها، فهي أخص من الأمانة، فكل وديعة أمانة ولا عكس.

ب- العقد الذي تكون الأمانة فيه ضمنا، ليست أصلا بل تبعا، كالإجارة والعارية والمضاربة...

ج- ما كانت بدون عقد كاللقطة، وكما إذا ألقت الريح في دار أحد مال جاره، وذلك ما يسمى بالأمانات الشرعية.

#### الثاني: بمعنى الصفة، ويشتمل على:

أ- ما يسمى ببيع الأمانة، كالمرابحة والتولية، وهي العقود التي يحتكم فيها المبتاع إلى ضمير البائع وأمانته.

ب - في الولايات سواء كانت عامة كالقاضي، أم خاصة كالوصبي وناظر الوقف.

ج- فيمن يترتب على كلامه حكم كالشاهد.

د- تستعمل الأمانة في باب الأيمان كمقسم بها باعتبارها صفة من صفات الله تعالى

#### ثانياً: العهد لغة:

أما العهد فهو: اليمين والأمان والوصية والموثق والذمة، ومنه قيل للحربي يدخل بالأمان: ذو عهد ومعاهد (بكسر الهاء وفتحها)؛ وذلك لأن العهد لا يكون إلا من اثنين فكل واحد يفعل بصاحبه مثل ما يفعله صاحبه به فكل واحد في المعنى فاعل ومفعول وهذا كما يقال مكاتب ومكاتب ومضارب ومضارب – والمعاهدة: المعاقدة والمحالفة، تقول:

<sup>(</sup>۱) ابن منظور ، **لسان العرب**، (ج۱۳/ص۲۱).

<sup>(</sup>٢) أبو البقاء، الكليات، (ص:١٧٦).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، (ص: ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الموسوعة الفقهية الكويتية، (ج٦/ص ٢٣٦)، بتصرف.

عهدت إليه بكذا: أي أوصيته، ومنه اشتق العهد الذي يكتب للولاة ...

قال الخليل بن أحمد: "العهد: الوصية والتقدم إلى صاحبك (بشيء) ومنه اشتق العهد الذي يكتب للولاة ويجمع على عهود. ...

والعهد: المنزل الذي لا يكاد القوم إذا انتأوا عنه رجعوا إليه قال:

( هل تعرف العهد المحيل أرسمه ... )  $^{(7)}_{}$ .

والعلاقة بين النكث والعهد أن النكث لا يتحقق إلا إذا سبق بعهد، لأن محل النكث هو المعهود عليه، قال الراغب الأصفهاني: "النقض: انتثار العقد من البناء والحبل، والعقد، وهو ضد الإبرام... و من نقض الحبل والعقد استعير نقض العهد، قال تعالى: ﴿ النَّينَ عَهَدَتَ مِنْهُمْ مُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ ﴾ [سورة الأنفال: ٥٦] ، ﴿ الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٧]... "(٣).

#### العهد اصطلاحًا:

لا يخرج المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوي، قال الراغب الأصفهاني:" العَهدُ: حفظ الشيء ومراعاته حالا بعد حال، وسمّى الموثق الذي يلزم مراعاته عَهداً.

قال: ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهَدَكَاكَ مَسْتُولًا ﴾ [سورة الإسراء: ٣٤] ، أي: أوفوا بحفظ الأيمان..." (٠٠٠)

وقال الجرجاني بأنه:" حفظ الشيء ومراعاته حالًا بعد حال، هذا أصله، ثم استعمل في الموثق الذي تلزم مراعاته، وهو المراد"(٥).

### ثالثًا: الفروق اللغوية:

ولكي يكون القارئ على بصيرة في التمييز بين بعض الكلمات المترافة في في هذا الموضوع، أنقل إليه الفروق اللغويه بينها، فأقول:

#### ١ - الفرق بين الأمانة و العهد: الأمانة أعم من العهد.

مر معنا أن الأمانة ما يؤتمنون عليه، والعهد ما يعاهدون عليه من جهة الله سبحانه أو جهة عباده، وقد جمع العهد والأمانة كل ما يتحمله الإنسان من أمر الدين والدنيا، والأمانة أعم من

<sup>(</sup>۱) ينظر: الرازي، مختار الصحاح، (ص: ۲۲۰)، وابن منظور، (ج۳/ص ۲۱۱)، و الفيومي، المصباح المنير، (ج۲/ص ٤٣٥)، ومرتضى الزبيدى، تاج العروس، (ج٨ص ٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) الخليل بن أحمد، العين، (ج١/ص١٠٢).

<sup>(</sup>٣) الراغب الأصفهاني، مفردات القرآن، (ص: ٨٢١)، ينظر، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج١/ص٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) الراغب الأصفهاني، مفردات غريب القرآن، (ص: ٥٩١).

<sup>(°)</sup> الجرجاني، التعريفات، (ج١١/ص ٥٦٣٢).

العهد، فكل عهد أمانة، هذا إذا أخذناهما بنسبتهما إلى العبد، فإن أخذناهما من حيث هما عهد الله إلى عباده وأمانته التي حملهم كانا في رتبة واحدة (١).

#### ٢- الفرق بين العهد و العقد: العقد أبلغ من العهد.

العقد فيه معنى الاستيثاق والشد، ولا يكون إلا بين متعاقدين، والعهد قد ينفرد به الواحد، فكل عقد عهد ولا يكون كل عهد عقدًا تقول: عهدت إلى فلان بكذا أي ألزمته إياه، وعقدت عليه وعاقدته ألزمته باستيثاق وتقول: عاهد العبد ربه ولا تقول عاقد العبد ربه، إذ لا يجوز أن يقال استوثق من ربه وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الذِينَ المَنُوا أَوْفُوا بِاللَّهُ قُودِ ﴾ [سورةالمائدة: ١]وهي ما يتعاقد عليه اثنان، وما يعاهد العبد ربه عليه أو يعاهده ربه على لسان نبيه عليه السلام (٢).

وأجاز بعضهم في العقد، ما عاقد الأنسان نفسه بينه وبين الله من الطاعات، كالحج والصوم وغيرهما من العبادات (٦).

وبناء على ما تقدم: العقد لا يكون إلا بين متعاقدين، والعهد قد ينفرد به الواحد، وقد أجاز بعضهم إطلاق العقد بينك وبين الله في الطاعة.

#### ٣- الفرق بين العهد و الميثاق: الميثاق أوكد من العهد.

قال العسكري:" أن الميثاق توكيد العهد، من قولك أوثقت الشيء إذا أحكمت شده، وقال بعضهم العهد يكون حالا من المتعاهدين والميثاق يكون من أحدهما يقتضي الانجاز، ويقال نقض العهد أخلف الوعد"(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج۱۲/ص۱۰۷)، و ابن عطية، المحرر الوجيز، (ج٤/ص ۱۳۷)، والشوكاني، فتح القدير، (ج٣/ص ٥٦١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: العسكري، الفروق اللغوية، (ص: ٥٧)، و سيد طنطاوي، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، (ج٤/ص٢١).

وقال بعضهم بأن: العقد: أو ما عقده لله تعالى من الطاعات كالحج والصوم وغيرهما من العبادات،

<sup>(</sup>٣) ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، (ج٦/ص ٣٢)، و ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي السعدي الأنصاري، شهاب الدين شيخ الإسلام، أبو العباس (المتوفى: ٩٧٤هـ)، الزواجر عن اقتراف الكبائر، الناشر: دار الفكر، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧هـ – ١٩٨٧م، (ج١/ص ١٨١).

<sup>(</sup>٤) العسكري، الفروق اللغوية، (ص: ٥٧).

### المطلب الثاني: الأمانة العلمية في تحمّل العلم وتلقيه و أدائه:

معاملة الانسان إما أن تكون مع ربه وخالقه، أو مع سائر العباد، أو مع نفسه، ولا بد من رعاية الامانة في جميع هذه الأقسام الثلاثة، أما رعاية الامانة مع الرب فهي في فعل المأمورات وترك المنهيات وأنواعه ومجالاته متنوعة ومتعددة، ورعاية الأمانة مع سائر الخلق يدخل فيها رد الودائع، و إلا يفشي على الناس عيوبهم...، و أمانة الانسان مع نفسه فهو أن لا يختار لنفسه إلا ما هو الأنفع والاصلح له في الدين والدنيا، وتشمل وتضم كسابقيها أنواع ومجالات (۱).

ولما كثرت وتنوعت مجالات كل نوع من الأنواع الثلاثة السابقة، آثرت أن أكتب في مطلبي هذا عن مجال من مجالات الأمانة، عزَّ وقلَّ في زماننا هذا عن أناس بل عن مَنْ يتصف بصفة طلب العلم، فتراه لا يبالي بها، همه وأمنيته مدح وثناء الناس عليه، وأن يشار إليه بالبنان، وإن كان ذلك ليس من تحصيله وكسبه، بل هو من نتاج وكسب الآخرين.

هذه الخَصْلة والصفة التي يجب أن يتصف بها طالب العلم والمؤمن، سيما وبحثنا في صفات المؤمنين هي: الأمانة العلمية في تحمِّل العلم وتلقيه و أدائه، فأقول:

إنَّ من أهم ما يتَسم به طالب العلم والعالم الرباني (١) الأمانة العلمية، وهي من أهم ركائز وأساسيات العلم، سواء كان ذلك على جهة التلقي والتحمُّل، أو على سبيل الأداء؛ لذا قال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَيْنِكِنَ يُواكُنتُم تُعَلِّمُونَ الْكِنَبُ وَيِمَا كُنتُم تَدُرُسُونَ ﴾ [سورة آل عمران: ٧٩].

و هذه الربانية تتجلَّى منها الصدق والإخلاص في العلم اللذين نمَّت عنهما الأمانة العلمية، ثم إن تلك الأمانة أثمرت بركة في الفهم، وقبولاً من المولى، وتقبلاً واستجابة عند أداء العلم إلى أهله.

والأمانة العلمية في تحمل العلم وأداءه، تضمُّ عدة نقاط رئيسية يمكن تصنيفها في التجليات الآتية.

أولاً: الأمانة العلمية في تلقي العلم وتحمُّله: تبدأ مراعاة الأمانة العلمية منذ أول قدم يضعه المتعلم في طلبه العلم، وليس كما يظنه ويتوهمه بعض الناس أن الأمانة العلمية تتحصر عند أداء العلم، ويشتمل هذا على النقاط التالية:

1 – الأخذ عن أهل الفضل: فيجب أخذ العلم عن أهله من مشايخ وعلماء واساتذة نبلاء، لا الإقتصار على مطالعة بطون الكتب والنظر فيها، ومن هنا كره المتقدمون الأخذ عن الكتب، وسمُّوا

14.

<sup>(</sup>۱) الرازي، مفاتيح الغيب، (ج١٠/ص: ١١٢).

<sup>(</sup>۲) العالم الرباني: هو رفيع الدرجة في العلم، العالي المنزلة فيه، فيتصف بالحكمة والفقه، وهو الذي الذي يربي الناس، ويُصْلح أمورهم ويقوم بها منسوب إلى الرَّبَان، ينظر: الطبري، جامع البيان، (ج٦/ص: ٥٤٣)، وابن منظور، لسان العرب، (ج١/ص٤٠٤).

الذي يأخذ منها دون الشيوخ صحفيًا، لأنه سيقع في التصحيف والتحريف، ومما ورد عنهم: "لا تأخذوا القرآن من مُصْحَفِيًّ، ولا العلم من صَحَفِيًّ"، وقال الأوزاعي<sup>(۲)</sup> "ما زال هذا العلم عزيزًا، يتلقاه الرجال، حتى وقع في الصحف، فحمله أو دخل فيه غير أهله"<sup>(۳)</sup>.

وعلى طالب العلم أن يتخير من الشيوخ من عُرف بالإستقامة على نهج أهل السنة والجماعة (عنه وكبار العلماء العاملين، قال ابن سيرين (عنه العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم"(1) .

٢ - المنهجية في تحصيل العلم: ويدخل تحت هذا التدرج من صغار العلم إلى كباره، كذلك يندرج تحت هذه المنهجية الأخذ من المصادر الأصلية لكل فنّ، فلا يأخذ المذهب الفقهي إلا من كتب أصحاب المذهب المعتبرة، بدءًا من المتون ومرورًا بالشروح وانتهاء بالحواشي والتقييدات والمبهمات

<sup>(</sup>۱) ينظر: السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ۲۰۹ه)، فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي،المحقق: على حسين علي، الناشر: مكتبة السنة – مصر، الطبعة: الأولى، ۱۲۲هه/ ۲۰۰۳م، (ج۳/ص۱۱۰)، و السيوطي،عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ۹۱۱ه)، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، حققه: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، الناشر: دار طيبة، (ج۲/ص۲۶٦).

<sup>(</sup>۲) الأوزاعي: عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي، من قبيلة الأوزاع، أبو عمرو، عالم أهل الشام، كان وورعا وحافظا وعابدا وضابطا مع زهادة فيه، مات سنة:١٥٧ه، ينظر: أبو حاتم البُسْتي، مشاهير علماء الأمصار، (ص: ٢٨٦)، وابن عساكر، تاريخ دمشق، (١٤٧/٣٥).

<sup>(</sup>٣) الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بَهرام بن عبد الصمد الدارمي، التميمي السمرقندي (المتوفى: ٢٥٥ه)، مسند الداراني، الناشر: دار المتوفى: ٢٠٥٠ه)، مسند الداراني، الناشر: دار المغنى للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ - ٢٠٠٠ م، (ج١/ص ٤١٩).

<sup>(</sup>٤) مصطلح أهل السنة والجماعة بجزئيه، هم: المتمسكون بكتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبما كان عليه الصدر الأول من الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين في قديم الدهر وحديثه، كما رواه الحاكم في مستدركه أنه سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفرقة الناجية منهم فقال «ما أنا عليه وأصحابي»، و أول من استخدم هذا اللفظ أهل السنة والجماعة)، ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير قوله: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَشَودُ وَهُوهُ وَشَودُ وَهُوهُ وَمَّ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله والله

<sup>(°)</sup> محمد بن سيرين، أبو بكر الأنصاري، اشتهر بالورع وتعبير الرؤيا، في أذنه صمم، قال الأصمعي: إذا حدّثك الأصم بشيء فاشدد يديك به، ولد سنة: ٣٣ه، ومات سنة ١١٠ه، ينظر: أحمد بن حنبل، الزهد، (ص: ٢٤٧)، و الدينوري، المعارف، (ص: ٤٤٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم، في المقدمة، باب في أن الإسناد من الدين... (ج١/ ص١٤).

٣- التقيد بأداب التلقي: وهي عبارة عن جملة من الآداب التي نبه إليها العلماء، ليتحلى بها طالب العلم (١)، فيكون أميناً في الأخذ والتلقي، ومن أهمهاالإخلاص لله تعالى، ثم العمل بالعلم، وعلو الهمّة، والجدّ في الطلب، والرحلة لأجل العلم ... و بذل الفائدة الفائدة للزملاء، يقول مالك:" من بركة الحديث إفادة بعضهم بعضاً (٢).

3- الأمانة في فهم العلم: مما لا شك فيه أن سوء فهم العلم خيانة للأمانة العلمية، وتأتي نتيجة ضعف الملكة، و قلة البضاعة العلمية، وحمل كلام العلماء على معان فاسدة، وسوء الظن بهم، واتباع الأهواء، والجهل بمصطلحاتهم ومراميهم، وعدم أخذ الفنِّ عن أربابه، فيشرح الأقوال بصورة فاسدة ، ويستشهدبها في غير محلها، وكل ذلك ألوان من الخيانة العلمية، سواء أكانت مقصودة أم كانت عن جهل.

و من هنا يأتي التوجيه النبوي في النهي أن يذلّ الإنسان نفسه، عن حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه قالوا: وكيف يذل نفسه؟ قال: يتعرض من البلاء لما لا يطبق » (۲).

ثانيًا: الأمانة في نقل العلم وأدائه: النقل في حد ذاته أمانة على طال العلم أن يؤديها كما هي، ولا يكتم العلم، سواء أفاد أقرانه أو تلامذته، أو الناس.

### ويشمل أمانة نقل العلم وادائه ما يأتي:

١- توفر الأهلية العلمية: لا يحسن بطالب العلم التصدي للخوض في مسائل العلم أو الكتابة فيها
 ما لم يبلغ مبلغاً من الأهلية يأمن فيه من الزلل في نقل المسائل وتعليمها على أقل تقدير، ثم إن

144

<sup>(</sup>۱) منها، الفقيه و المتفقه، المؤلف: أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (۱) منها، الفقيه و المتفقه، المؤلف: أبو عبد الرحمن عادل بن يوسف الغرازي، الناشر: دار ابن الجوزي – السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢١ه، و تَذْكِرَةُ السَّامِعِ والمُتَكَلِّم في أَدَب العَالِم والمُتَعَلِّم، المؤلف / الشيخ العالم بدر الدين أبو عبد الله، محمد بن إبراهيم بن سعد الله، ابن جماعة الكناني، المتوفى سنة ٧٣٣ه، مكتبة مشكاة الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٨٥هـ)، المدخل إلى السنن الكبرى، المحقق: د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي، الناشر: دار الخلفاء للكتاب الإسلامي – الكويت، (ص: ٣٥١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، أبواب الفتن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، (ج٤/ص٩٣)، رقم الحديث: ٢٢٥٤، وابن ماجه في سننه، سنن ابن ماجه، باب قوله: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ المائدة: ٥٠١، (ج٥/ص: ١٤٨)، رقم الحديث: ٢٠١٦، قال الحافظ العراقي: إسناده جيد، تخريج أحاديث إحياء علوم الدين، (ج١/ص١٥٢).

المناقشة والاجتهاد تتطلب مستوى أعلى من التأهل كما هو معلوم، ومبيّنة شروطه في كتب الأوصول (١).

والذي يعبث بالأحكام ويتصدى لترجيحٍ أو فتوى دون امتلاك الأدوات التي تؤهله لذلك يكون خائنًا للأمانة العلمية، ومن استعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه، فلا تعجب حينئذٍ في تسرع مثل هولاء في الأحكام، والتاسهل في الرخص، وصدور الفتاوى الشاذة عنهم، ثم مع هذا وذلك يقولون عن الأئمة المتقدمين الذين شهدت لهم الأمة بالقبول " هم رجال ونحن رجال".

٢ - الأمانة في عزو العلم إلى مصدره: سواء أكان المصدر كتاباً أم عالماً أخذت عنه مشافهة من مقولاته الخاصة التي لا ينقلها عن كتاب.

وهكذا فالأمانة العلمية تقتضي احترام حقوق الملكية الفكرية، وقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعي المرء شيئاً ليس له، ففي حديث أبي ذر رضي الله عنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: « ومن ادعى ما ليس له فليس منا، وليتبوأ مقعده من النار » (٢).

قال سفيان الثوي:" إن نسبة الفائدة إلى مفيدها من الصدق في العلم وشكره، وإن السكوت عن ذلك من الكذب في العلم وكفره" ، وقال النووي:" ومن النصيحة أن تضاف الفائدة التي تستغرب إلى قائلها، فمن فعل ذلك بورك له في علمه وحاله، ومن أوهم ذلك وأوهم فيما يأخذه من كلام غيره أنه له فهو جدير أن لا ينتفع بعلمه، ولا يبارك له في حال، ولم يزل أهل العلم والفضل على إضافة الفوائد إلى قائلها، نسأل الله تعالى التوفيق لذلك دائما "(٤).

٣- الرجوع إلى المصادر الأصلية: وهذا يعدُ من الآداب المتعلقة بالأمانة العلمية، فالعمدة في التخريج مثلاً تكون دائماً على الرواية الأصلية، التي تتميز عن الرواية الفرعية بقدم التصنيف غالباً، فإذا كان المصدر المتقدم موجوداً عن المتأخر، فالأمانة العلمية يستوجب على الباحث

144

<sup>(</sup>۱) ينظر على سبيل المثال: البحر المحيط في أصول الفقه، للزركشي، [مباحث الاجتهاد] وأركانه ثلاثة - نفس الاجتهاد - والمجتهد فيه، (ج٨/ص ٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم، (٢) رقم الحديث: ٦١.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، الطبعة الاولى ١٤١٣ – ١٩٩٢، السعودية – جدة، (ج١/ص: ١٣٨)، و الحطاب الرُّعيني، مواهب الجليل، (ج١/ص٤).

<sup>(</sup>٤) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٦٧٦هـ)، بستان العارفين، الناشر: دار الريان للتراث، (ص:١٦).

والطالب الرجوع إليه، وبشكل عام لا يجوز عزو النص إلى مصدر أحدث مع وجود المصدر الأقدم الذي ورد فيه النص.

#### ٤- الصدق في النقل: و ذلك من خلال مراعاة الآتي:

- عدم التصرف بالألفاظ في حال النقل حرفيًا، والإشارة إلى النقل الحرفي بذكر المصدر في الهامش.
- تحاشي إداراج كلام الناقل مع كلام المنقول عنه، وسط النقل أو آخره دون بيان الكلام المدرج وفصله.
- التحقق أن القول المنقول هو القول المعتمد لدى العالم الذي نُقل عنه، ولا يوجد قول له بعده يخالفه في كتاب آخر، أو نقله عنه تلامذته الثقات.

وكم من مصائب وشرور حصلت بين علماء فضلاً عن طلبة العلم، بسبب عدم الإلتزام بالصدق في الأمانة العمية في النقل، والله المستعان.

- حسن الصياغة، ومراعاة المخاطب: تحرِّي الألفاظ والعبارات المناسبة، وعدم الإيهام في نقل الأفكار من الأمانة العلمية الواجبة، قال ابن مسعود رضي الله عنه:" ما أنت بمحدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم، إلا كان لبعضهم فتنة"(١)، فليس المهم ما يقوله المتكلم والمتحدث بل المهم أن يفهمه المخاطب والسامع.
- 7- الالتجاء والإكثار من قول "لا أعلم" من الأمانة العلمية: من الأمانة العلمية عند الأداء أن يسهل على العالم فضلاً عن طالب العلم قول: "لا أعلم" في حال عدم معرفتة بالمسألة سواء أكان ذلك فيما يكتب أم فيما يقول.

قال على بن أبي طالب: وأبردها على الكبد إذا سئلت عما لا أعلم أن أقول الله أعلم "<sup>(۲)</sup>، و قال ابن مسعود: يا أيها الناس، من علم شيئا فليقل به، ومن لم يعلم فليقل الله أعلم، فإن من العلم أن يقول لما لا يعلم الله أعلم، قال الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ قُلْمَا آسَالُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا آتَا مِنَ

<sup>(</sup>۲) ابن عساکر، تاریخ دمشق، (ج۲۶/ص: ۵۱۰).



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في المقدمة، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع، (-1 / - 0 ).

الْتُكَلِّفِينَ ﴾ [سورة ص: ٨٦] "(١)، وقال ابن عمر: "العلم ثلاثة: كتاب ناطق، وسنة ماضية، ولا أدرى "(٢).

والآثار الواردة عن سلف هذه الأمة في هذا كثيرة مشهورة معلومة  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>٣) تنبيه: تعددت البحوث العلمية في الأمانة العلمية في النقل، ولعل من أجلً ما وقفت عليه واستفدت منه كثيراً بحث: الأمانة العلمية: بين الضوابظ الأخلاقية وورع العالم الرباني، للكاتب محمود المصري، عضو هيئة التدريس في جامعة السلطان محمد الفاتح الوقفية.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ وَمَّا أَنَّا مِنَائَتُكُولِينَ ﴾ ص: ٨٦، (ج٦/ص:١٢٤).

<sup>(</sup>۲) بن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ۲۷۱هـ)، عيون الأخبار، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، تاريخ النشر: ۱٤۱۸ هـ، (ج 7/ ص: ١٤٦)، و الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، (ج $^{0}$  ص $^{0}$ ).

### المطلب الثالث: آثار أداء الأمانة على الفرد و المجتمع:

في الحقيقة والواقع مجالات آثار أداء الأمانة كثيرة و متنوعة، وفي مطلبي هذا سأتناول هذه المجالات على النحو التالى:

- أذكر المجال أولًا.
- أكتب ما تيسر عن هذا المجال، مع تفريعاته مراعياً بذلك الاختصار الذي أرجو ألا يكون مخلاً؛ نظراً لمحدودية البحث.
- أذكر نموذجًا ومثالاً لكل مجال؛ فالنفوس متعلقة بالقصيص والنماذج أكثر منها بالكتابة، والله أسأل التوفيق والعون، فأقول:

يمكن حصر هذه الآثار المنعكسة عن أداء الأمانة على الفرد والمجتمع في الأمور التالية.

- ١- الآثار السلوكية و النفسية.
  - ٢- الآثار الاجتماعية.
  - ٣- الآثار الاقتصادية.
    - ٤- الآثار العلمية.

#### أولاً: الآثار السلوكية والنفسية، ويشمل ذلك:

- صلاح الفرد و استقامته.
- الإخلاص في أداء الواجبات والمسؤوليات.

أولاً: صلاح الفرد واستقامته: لا يخفى أن الأمانة ذات أثر إيجابي عميق ينبع من داخل النفس وينعكس على الفرد صدلاحاً واستقامة، وأنها إذا تمكنت من قلب الفرد أدى ما أمره الله تعالى به ورسوله، واجتنب ما نهاه عنه الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم.

إنَّ المؤمن يجد من نفسه العظة والزجر إذا وقع في الزلل أو المعصية، هذه العظة أشبه ما تكون بداع يدعوه إلى الإيمان والعدل والاستقامة، فلا تستقيم أمانته حتى يستقيم لسانه، ولا يستقيم لسانه حتى يستقيم قلبه.

### نموذج الأمانة:

عندما حقق الجيل الأول الأمانة، كانت كبيرة في نفوسهم وسلوكياتهم باطناً و ظاهراً، ومن الأمثلة على ذلك ما أورده الطبري في فتح خبر توَّج (١) عن عاصم بن كليب (٢) عن أبيه المثلة على ذلك ما أورده الطبري في فتح خبر توّج فحاصرناهم وقاتلناهم ما شاء الله فلما افتتحناها وحوينا نهبها نهبا كثيرا وقتلنا قتلى عظيمة وكان علي قميص قد تخرق فأخذت إبرة وسلكا وجعلت أخيط قميصي بها ثم إني نظرت إلى رجل في القتلى عليه قميص فنزعته فأتيت به الماء فجعلت أضربه بين حجرين حتى ذهب ما فيه فلبسته فلما جمعت الرثة قام مجاشع خطيبا فحمد الله وأثنى عليه فقال أيها الناس لا تغلوا فإنه من غل جاء بما غل يوم القيامة ردوا ولو المخيط فلما سمعت ذلك نزعت القميص فألقيته في الأخماس"(٤).

ومن هنا يمكن القول، كلما تعمقت الأمانة والإيمان في نفس المرء ولازمت سلوكه، ظهرت جليًا في جميع تصرفاته.

ثانياً: الإخلاص في أداء الواجبات والمسؤوليات:

المخلص في أداء الواجبات والمسؤوليات، هو الذي يقوم بأداء العمل بجد، ويسعى بنشاط في إتمامه على الوجه المطلوب، لا لأجل الجزاء والشكر وظهور العمل للناس، أو خوف العقوبة والذم

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخ الطبري، (+7/00:100).



<sup>(</sup>۱) وتسمى توَّز، مدينة بفارس، فتحت أيام عمر رضي الله عنه سنة ۱۸ ، أو ۱۹ هـ، ينظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان،، (ج٢/ص:٥٦).

<sup>(</sup>٢) عاصم بن كليب بن شهاب بن المجنون الجرمي الكوفي، روى عن أبيه وأبي بردة بن أبي موسى وعبد الرحمن بن الأسود وغيرهم، وروى عنه ابنه عون وشعبة والقاسم بن مالك وغيرهم، قال الأثرم عن أحمد لا بأس بحديثه، مات سنة: ١٣٧ه، ينظر: ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ١٨٥٨ه) ، تهذيب التهذيب، الناشر: مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة: الطبعة الأولى، ١٣٢٦هـ، (ج٥/ص: ٥٦)، و مُغَلِّطاي بن قليج، مغلطاي بن قليج بن عبد الله البكجري المصري الحكري الحنفي، أبو عبد الله، علاء الدين (المتوفى: ٢٥٧ه)، إكمال تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المحقق: أبو عبد الرحمن عادل بن محمد – أبو محمد أسامة بن إبراهيم، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ – محمد – أبو محمد أسامة بن إبراهيم، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١).

<sup>(</sup>٣) كليب بن شهاب الجرمي، والد عاصم بن كليب، جزم أبو حاتم الرازي، والبخاري وغيرهما بأن كليبا تابعي، وكذا ذكره أبو زرعة، وابن سعد، وقال ابن عبد البر: له ولأبيه صحبة، سمع عمر و علياً، قال أبو داود: كان من أفضل أهل الكوفة، لم أجد من ذكر له سنة الوفاة، ينظر:العجلى، أبو الحسن أحمد بن عبد الله بن صالح العجلى الكوفى (المتوفى: ٢٦١هـ)، تاريخ الثقات، الناشر: دار الباز، الطبعة: الطبعة الأولى ٢٠٥هـ ١٩٨٤م، (ص: ٣٩٨)، وابن حجر، الإصابة، (ج٥/ص: ٤٩٥).

و التوبيخ، بل ليؤديه على الوجه المأمور به شرعاً دون الحاجة إلى رقيب إنسي، فالإخلاص لازم من لوازم الأمانة عند المسلم.

#### نموذج في الأمانة:

حين عزل عمر بن الخطاب رضي الله عنه خالد بن الوليد رضي الله عنه في معركة اليرموك وهو في معمعان المعركة-، فكتم الأمر خالد رضي الله عنه عن المسلمين لئلا يقع الوهن في نفوسهم، ومضى في تحمل الأمانة ويؤدي المسؤولية حتى قاتل مخلصاً لله وحده، مبتغيًا النصر للاسلام والمسلمين، ثم أجلى الأمر للمسلمين، وسلَّم قيادة المعركة للقائد الجديد أبي عبيدة عامر بن الجراح رضي الله عنه، ونجد أن خالدًا رضي الله عنه لم يضغن على خليفة المسلمين عمر رضي الله عنه، ولم يترك المعركة انتقامًا لشرفه العسكري، فقد ترك قيادة جيش المسلمين وهو يعلم أنه لم يرتكب خيانة أو يخلُّ بواجب أو يفرِّط في مسؤولية (۱)، لأنه قدَّر ما اجتهد إليه عمر رضى الله عنه.

#### ثانياً: الآثار الاجتماعية.

يمكن الحديث عن الآثار الاجتماعية لأداء الأمانة في ثلاث نقاط:

#### الأولى: السمو الخلقي للمجتمع.

يميل الأنسان إلى العيش الكريم في ظل مجتمع وارف، يحقق حاجاته النفسية بالالتقاء والاندماج مع الآخرين، وتكوين علاقات وطيدة معهم، وكلما كانت الأهداف التي يبني عليها المجتمع عالية وعظيمة، كان ذلك داعياً للتحلي بالأخلاق السامية والأفعال الكريمة.

فالأمانة من أعظم الأخلاق الاجتماعية التي تؤثر في السمو الخلقي للمجتمع، وتماسك بنيانه، فيتولد من ذلك المحاسبة لسلوكيات أفراد المجتمع، فيرتدع المقصر وينتهي العامل بالأثم، ولو كان من وجاهات المجتمع وسراتهم.

#### النموذج في الأمانة:

كان النبي صلى الله عليه وسلم المثل و النموذج الأعلى للمسلمين في العمل بالأمانة في صيانة أخلاق المجتمع عن الانحراف، والسمو بها عن الوقوع في المعاصى والذنوب، كما تمثّل

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، (-7/0000)، وما بعدها، و ابن كثير، البداية والنهاية (-7/000)، وما بعدها.



ذلك في إقامة الحد على المرأة المخزومية (١) معرضاً عن أي خصوصية لقريش ومكانتها المرموقة عند العرب.

#### الثانية: تبادل الثقة بين أفراد المجتمع:

الثقة إحدى الدائم الأخلاقية التي يبني عليها المجتمع علاقاته، ويشكل بها معاملاته، و كلما ازادات الثقة بين أبناء المجتمع كان ذلك دليلاً على توافر أمانتهم وسمو أخلاقهم.

فالأمانة معقد من معاقد الروابط الاجتماعية التي تسهم في تبادل الثقة بين أفراد المجتمع، فالمجتمع المربى على هذه الخصلة – تبادل الثقة – تنعكس على علاقاتهم الاجتماعية، فتنبت بيهم وشائج المحبة والترابط وحسن الظن فيما بينهم.

#### نموذج الأمانة:

ولعل خير مثال يؤتى به في هذا، ما دار من حوار بين أبي أيوب الأنصاري – خالد بن زيد – وزجه أم أيوب رضي الله عنهما، في حادثة الإفك، قالت له امرأته أمّ أيوب: أما تسمع ما يقول الناس في عائشة؟ قال: بلى، وذلك الكذب، أكنت فاعلة ذلك يا أمّ أيوب؟ قالت: لا والله ما كنت لأفعله، قال: فعائشة والله خير منك<sup>(۱)</sup>.

#### الثالث: المظهر الحضاري للمجتمع:

قد تمثّل المظهر الحضاري للمجتمع الإسلامي في تأسيس النبي صلى الله عليه وسلم الدولة الاسلامية في المدينة، وفي أمور عديدة منها: تعين الولاة على البلدان، وتطبيق أحكام الشريعة، وتحقيق الأمن والاستقرار، وإرسال العمال على الصدقات... ثم استكمل الخلفاء الصالحون مشوار البناء والعطاء للمجتمع الحضاري، داعين إلى الحق و مجاهدين في سبيله، فانتشر الاسلام في ربوع الأرض ودخل الناس فيه أفواجاً، ومع هذا الانتشار والتوسع بحمد الله بلغت الأمة درجة عالية من الالتزام بالأمانة، التي هي ملاك كرامتها وحضارتها.

1 1 1 1

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب إقامة الحدود على الشريف والوضيع، (ج٨/ص: ١٦٠)، رقم الحديث: ٦٧٨٨، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف وغيره، والنهي عن الشفاعة في الحدود، (ج٣/ص: ١٣١٥)، رقم الحديث: ١٦٨٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الطبري، جامع البيان، (ج١٩/ص: ١٢٩)، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، (ج٦/ص٥٠).

### نموذج الأمانة : ذكر نموذج الرسول

والتاريخ الاسلامي ملئ بذلك (١) ولكني أريد أن أضرب مثلاً بما حصل في الزمان المعاصر ، إذ برز فيه المظهر الحضاري للمجتمع المسلم، يروي أبو الحسن الندوي (٢) عن شيوخه : أنه وقع نزاع بين الهنادك والمسلمين في قرية كاندهلة من مديرية (مظفر نكر) في الولايات المتحدة الهندية على أرض، فادعى الهنادك أنها معبد لهم، والمسلمون أنها لهم مسجد. وتحاكموا إلى حاكم البلد الإنجليزي، فسمع الحاكم القضية ودلائل الفريقين ولم يطمئن إلى نتيجة، فسأل الهنادك: هل يوجد في القرية مسلم تثقون بصدقه وأمانته أحكم على رأيه؟ قالوا: نعم، فلان؛ وسموا شيخاً من علماء المسلمين وصالحيهم، فأرسل إليه الحاكم وطلبه إلى المحكمة، ... فحضر الشيخ وقال: الحق مع الهنادك في هذه القضية، والأرض لهم. وبذلك قضى الحاكم وخسر المسلمون القضية، ولكن كسبوا الهنادك وأسلم منهم جماعة (٢).

#### ثالثاً: الآثار الاقتصادية:

يمكن الحديث عن الآثار الاقتصادية لأداء الأمانة في نقطتين:

الأولى: استقامة التعامل المالي و سلامته.

جعل الاسلام المال من المقومات الاساسية في الحياة الدنيا.

ومن صور رعاية الاسلام للتعامل المالي، اباحته للاكتساب، ومراعاته للمصالح الخاصة و العامة، واشتماله على جميع الضروريات، وتشريعه الملكية الفردية والجماعية؛ ذلك أن المال عصب الحياة. ولكي يكون التعامل المالي مستقيماً وسالماً لا بد أن تتوفر فيه الآتي:

<sup>(</sup>۱) من ذلك ما رآه سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه في جيش القادسية متمثلاً بالأمانة ومعطياً صورة حضارية عن أهل الاسلام، قال مثنياً: "إن الجيش لذو أمانة، ولولا ما سبق لأهل بدر لقلت وايم الله على فضل أهل بدر لقلت: تتبعت من أقوام منهم هنات وهنات فيما أحرزوا، ما أحسبها ولا اسمعها من هؤلاء القوم"، وقال عمر لما قُدم عليه بسيف كسرى ومنطقته وبزبرجده :إن قوما أدوا هذا لذو أمانة، فقال علي: إنك عففت فعفت الرعية، ينظر: الطبري، (ج٢/ص ٤٦٥)، و ابن الأثير، الكامل في التاريخ، (ج٢/ص: ٣٦٢).

<sup>(</sup>۲) أبو الحسن الندوي، علي أبو الحسن بن عبد الحي بن فخر الدين الندوي، المفكر الإسلامي الكبير، يتصل نسبه بالحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، من كتبه، نظرات في الأدب، شخصيات وكتب، روائع من أدب الدعوة، مات سنة: ۲۰ ۱ ۱ هـ، ينظر: الدكتور، يوسف القرضاوي، الشيخ أبو الحسن الندوي كما عرفته، ومقدمة كتابه، السيرة النبوية لأبي الحسن الندوي، علي أبو الحسن بن عبد الحي بن فخر الدين الندوي (المتوفى: ۱۶۲۰هـ)،الناشر: دار ابن كثير – دمشق، الطبعة: الثانية عشرة – ۱۶۲۰هـ، (ص: ۲۵-۳۳).

<sup>(</sup>٣)ينظر: أبو الحسن الندوي، علي أبو الحسن بن عبد الحي بن فخر الدين الندوي (المتوفى: ١٤٢٠هـ)، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، الناشر: مكتبة الإيمان، المنصورة – مصر، (ص: ٢١٨).

#### - الالتزام بالمعاملات المباحة:

ومن هنا يُدرك عظم منزلة التاجر الصدوق الأمين بتعاملاته الحلال، عندها يظهر أثر الأمانة في الالتزام بالمعاملات وتحرى الحلال.

#### نموذج الأمانة:

و من الأمثلة على أداء الأمانة والالتزام على المعاملات المباحة والابتعاد عن الغش، ما وقع من شابة في عهد أمير المؤمنين عمر، على الرغم من محاولة أمها سلوك سبيل الغش والتحايل فأمرتها بخلط الماء باللبن ... والقصة معروفة مشهورة (١).

#### - تنمية رؤوس الأموال:

دعا الاسلام إلى تنمية الأموال وفق مقاصد الشريعة وأحكامها، ومقتضيات مكارم الأخلاق و آدابها.

ومن صور تنمية رؤوس الأموال وزيادتها، تشغيل المال من خلال العمل و الكسب في سائر الأساليب المباحة، والابتعاد عن الأمور المحرمة، بل إنه ذهب الاسلام - إلى معنى أبعد من ذلك، إذ أباح إحياء الأرض الموات وتملكها بذلك، فمن قطع له الإمام أرضاً أو أحياء أرضاً واسعة، ثم عجز عن عمارتها، فأنه مأمور بأمساك ما استطاع عمارته وردِّ ما عجز عنه، وهنا يظهر خلق الأمانة.

#### نموذج الأمانة:

موقف أمير المؤمنين عمر مع بلال بن الحارث رضي الله عنهما، فأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقطعه العقيق (٢) أجمع، قال: فلما كان زمان عمر قال لبلال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يقطعك لتحجره عن الناس، إنما أقطعك لتعمل، فخذ منها ما قدرت على عمارته ورد الباقي (٣).

الثانية: تحقيق الأمن الاقتصادي.

إن تحقيق الأمن الاقتصادي يقوم على أساس التعاون والتآزر بمد يد العون للمحتاجين، ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱللَّهِ وَالنَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلنَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلنَّقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلْقُدُونِ ﴾ المائدة: ٢، فالغنى يواسى الفقير ويسعى إلى

<sup>(</sup>٣) ينظر: أبو عُبيد، الأموال، (ص: ٣٦٨).



<sup>(</sup>۱) تقدمت ص: ۷۷.

<sup>(</sup>۲) العَقِيقُ، تقول العرب: لكل مسيل ماء شقه السيل في الأرض فأنهره ووسعه عقيق، وهو واد في المدينة من بلاد مزينة؛ لذا أقطعه بلال بن الحارث، ينظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، (ج٤/ص: ١٣٨)، و أَبُو عُبيد البَكْري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري الأندلسي (المتوفى: ٤٨٧هـ)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، الناشر: عالم الكتب، بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٣ هـ، (ج٣/ص: ٩٥٣).

تفريج كربته، فكلاهما ينتميان إلى مجتمع الاسلام الكبير، ويؤازر بعضهما بعضاً، ويتساند أمام ظروف الحياة، ومتطلباتها.

### نموذج الأمانة:

ومن المواقف التي تمثل آثار أداء الأمانة في تحقيق الأمن الاقتصادي في المجتمع، ما أشار الله النبي صلى الله عليه وسلم، مثنيا على موقف الأشعريين في قوله: «إن الأشعريين إذا أرملوا<sup>(۱)</sup> في الغزو، أو قل طعام عيالهم بالمدينة جمعوا ما كان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم في إناء واحد بالسوية، فهم مني وأنا منهم»<sup>(۲)</sup>.

وأخيرًا يقال: ومن الأمور التي فرضها الإسلام في تحقيق الأمن الاقتصادي تشجيع الأيدي العاملة وتشغيلها فيما يناسبها من الأعمال، ومنح المحتاجين ما يكفيهم، ومن أولئك الفقير والمحروم<sup>(٣)</sup> والسائل والمسكين ونحوهم، فهؤلاء لهم حقوقهم في الوصول إلى ما يكفيهم. رابعاً: الآثار العلمية:

وحسبي فيما ذكرت في المطلب الثاني عن: الأمانة العلمية في تحمِّل العلم وتلقيه و أدائه، ولكني أشير هنا إلى بعض المواقف والنماذج في الحرص على التحري والتثبت في الفتوى والتأليف، إذ نرى التسرع من بعض طلبة العلم في الفتوى وإصدار المطويات فضلاً عن الكتب، والجزم ببعض المسائل العصرية، لو عرضت على عمر لجمع لها أهل بدر.

موقف أبي بكر الصديق رضى الله عنه في الفتوى:

فمن أمثلة أثر الأمانة في الحرص على التحري و التثبت، قصة الجدة التي جاءت إلى خليفة المسلمين أبي بكر رضي الله عنه تسأله عن ميراثها، فتوقف أبو بكر حتى تحرى وتثبت بسؤاله للصحابة عن ميراث الجدة، وأجابه بعضهم بأن ميراثها هو السدس، فأنفذه لها أبو بكر، فعن قبيصة بن ذؤيب رضي الله عنه قال: جاءت الجدة أم الأم، وأم الأب إلى أبي بكر، فقالت: إن ابن ابني، أو ابن بنتي مات، وقد أخبرت أن لي في كتاب الله حقا، فقال أبو بكر: ما أجد لك في الكتاب من

1,17

<sup>(</sup>١) نفد زادهم، ابن الأثير، ينظر: النهاية، (ج٢/ص: ٢٦٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في صحيحه، صحيح البخاري، كتاب الشركة، باب الشركة في الطعام والنهد والعروض، (ج٣/ص: ١٣٨)، رقم الحديث: ٢٤٨٦، ومسلم في صحيحه، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالى عنهم، باب من فضائل الأشعريين رضي الله عنهم، (ج٤/ص: ١٩٤٤)، رقم الحديث: ٢٥٠٠، من حديث أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٣) وهو الذي لم يوسع عليه الرزق كما وسع على غيره، الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، (٣).

حق، وما سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قضى لك بشيء وسأسأل الناس، قال: فسأل فشهد المغيرة بن شعبة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: أعطاها السدس قال: ومن سمع ذلك معك؟ قال: محمد بن مسلمة، قال: فأعطاها السدس<sup>(۱)</sup>.

#### موقف البخاري في التأليف:

أثر عن البخاري في تأليفه لكتاب الصحيح من حرص شديد، واتخاذه غاية التحري والتثبت في التأليف، يدل على ذلك قوله: "ما كتبت في كتاب الصحيح حديثاً إلا اغتسلت قبل ذلك، وصليت ركعتين"(١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن حجر، مقدمة فتح الباري، (ج١/ص٧).



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه، سنن الترمذي، باب ما جاء في ميراث الجدة، (ج٣/ص: ٤٩٠).

#### الخاتمة

وبعد أن أمضيت وقتًا من أجمل أوقاتي أحسست فيه بكمال السعادة والراحة، متنقلًا بين كتاب الله جل جلاله وسنة نبيه – صلى الله عليه وسلم – المطهرة وكتب أهل العلم رحمهم الله، مقتطفاً من ثمارها وأزهارها، أحمد الله سبحانه وتعالى على توفيقه لي لاختيار هذا الموضوع، وأشكره أن هداني إلى الوصول إلى منتهاه وأيمم وجهي للقبلة ساجداً لله شكرًا، سائلاً الله الإخلاص والقبول.

### النتائج:

وبعد فهذه خلاصة لأهم النتائج التي توصلت إليها:

1- الوقوف بل الشعور والاحساس ببعض أسرار التعبير القرآني؛ وذلك من خلال أقوال أهل العلم في سر نظم الآيات، كبراعة الاستهلال، والتقديم والتأخير في ذكر بعض الصفات.

٢- بلاغة القرآن وإعجازه، وسهولة عبارته، فقد عرض صفات المؤمنين المنجية بأسلوب رائع بديع، ينهل منه العالم و المجتهد، كل حسب فهمه وقريحته، ترى ذلك من خلال أقوالهم في تفسير الآية.

٣- شمولية المنهح الرباني، فلم يجعل صفات المؤمنين المنجية محصورة في جانب واحد فقط، كالإيمان والصلاة ... بل شمل جميع نواحي الحياة المتعلقة بأعمال القلوب والعبادات والمعاملات ومكارم الاخلاق.

٤- أهمية الصلاة

وقفة إجلال واحترام وثناء ودعاء لأكثر علماء المسلمين، فيمن كتب في تفسير كتاب الله تعالى، أو شرح وبيان سنة النبي صلى الله عليه وسلم، أو بيان غريب اللغة أو...

لأننى وجدت جلَّ من أنقل عنهم يتصفون بالآتى:

- دقة نقل الأقوال ونسبتها إلى قائليها وأصحابها، مما يوفِّر للقارئ والباحث وقتاً طويلاً في التأكد من نسبة القول وصحته.
  - الإعراض عن الأقوال الضعيفة والشاذة غالبًا، وعدم الخوض في مناقشتها.
- ذكر الأقوال دون التعرض للتجريح والانتقاص من أصحابها، مما يكون له عائد عظيم في تربية وتنمية الملكة العلمية والأخلاقية لدى القارئ مع المخالف.



#### التوصيات:

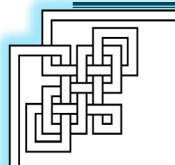
من خلال الاطلاع والقراءة في كتب أهل العلم بشأن بحثي ودراستي الموسومة بـ (الصفات المنجية في (سورة المؤمنون) وأثرها في إصلاح الفرد والمجتمع، دراسة وصفية إستقرائية) أوصي نفسى أولاً والباحثين بالآتى:

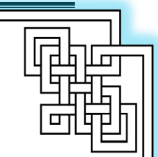
١- إتمام هذا المشروع في سور القرآن الكريم كاملة، بشيء من الإسهاب والتطويل، مع ذكر بعض النماذج والصور عبر تاريخنا المشرق.

أوصى الباحثين والدارسين بعدم التسرع في الترجيح بين الأقوال، حتى يستكمل النقص العلمي، فخلال مطالعتي في كتب أهل العلم مع سعة علمهم لا يذكرون أحيانًا ترجيحًا بين الأقوال.
 التحلي بهذه الصفات الحميدة في واقع حياتنا، فلا يكفي أن تُسطَّر وتدوَّن في صفحات بيضاء والواقع والحياة منها براء، فحين كان المسلمون مُثُلا تتحرك، وقيما إيمانية تسعى في الأرض، ويسعى نورها بين أيديها وبأيمانها، وبأخلاقهم برهنوا لغيرهم على سمو هذا الدين وعظمته، دفع الكثير من غير المسلمين إلى اعتناق الإسلام رغبة وحبا فيه.

هذه أهم النتائج والتوصيات التي توصلت إليها، و الله أسأل التوفيق والسداد إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

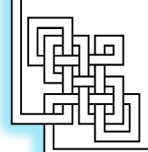


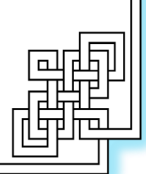


## الفهارس

### وتشتمل على الآتى:

- أولًا: فهرس الآيات القرآنية
- ثانيًا: فهرس الأحاديث النبوية
  - ثالثًا: فهرس الآثار
  - رابعًا: فهرس الأعلام
- خامسًا: فهرس الكلمات الغريبة
- سادساً: فهرس المصادر والمراجع
  - سابعًا: فهرس الموضوعات





### أولًا: فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | رقم   | اسم      | الآبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | م    |
|--------|-------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|        | الآية | السورة   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | \    |
| ١٦٨    | 77    | البقرة   | ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٠.١  |
| ٨٨     | ٤٥    | البقرة   | ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلْحَشِعِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲.   |
| ٤٩     | ٧٥    | البقرة   | ﴿ أَفَنَظَمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .٣   |
| ٥,     | ٨٢    | البقرة   | ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤.   |
| 110    | ۸۳    | البقرة   | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ لَا نَعْ بُدُونَ إِلَّا اللَّهَ وَبِٱلْوَلِانَيْنِ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَلِانَيْنِ إِلَيْنِ اللَّهَ اللَّهَ وَبِالْوَلِانَيْنِ إِلَّا اللَّهَ وَبِالْوَلِانَيْنِ إِلَيْنَا اللَّهَ عَلَيْنِ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَالِمُ اللَّالَاللَّالَّالَّالَّاللَّالَّاللَّالَّالَّ | .0   |
| 119    | 11.   | البقرة   | ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَاهَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ ۚ وَمَا نُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲.   |
| 1.4    | 104   | البقرة   | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٠.٧  |
| ٤٩     | ١٣٦   | البقرة   | ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۸.   |
| ١٣٢    | 770   |          | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَنِكُمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٠٩.  |
| ٥,     | 707   | البقرة   | ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | .1.  |
| ١٢٦    | 778   | البقرة   | ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنتِكُمْ بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ<br>﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنتِكُمْ بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ<br>كَٱلَّذِى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .11  |
| 179    | 777   | البقرة   | ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ ٱلرِّبُواْ وَيُرْبِي ٱلصَّكَقَتِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .17  |
| ١٧٠    | ٧٩    | آل عمران | ﴿ وَلَكِنَ كُونُواْ رَبَّنِنِيِّنَ بِمَا كُنتُمْ ثَعَلِمُونَ ٱلْكِئنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ<br>تَدْرُسُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .1٣  |
| ١٢١    | ١٨٠   | آل عمران | ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ عَهُو خَيْرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .1٤  |
| ٥٣     | 19.   | آل عمران | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ<br>وَٱلنَّهَارِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .10  |
| 101    | ٦     | النساء   | ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسَّتَعْفِفً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠١٦. |
| 1 £ 9  | ٣٤    | النساء   | ﴿ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .۱٧  |
| ٨٢     | ٤٣    | النساء   | ﴿ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۱.  |
| 1 £ £  | 115   | النساء   | ﴿ لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَّجُونِهُمْ إِلَّا مَنَّ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .19  |

| الصفحة | رقم   | اسم     | الآية                                                                                    | م     |
|--------|-------|---------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|        | الآية | السورة  |                                                                                          | ·     |
| 175    | ١٢٨   | النساء  | ﴿ وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَّ ﴾                                                     | ٠٢.   |
| 0 {    | 157   | النساء  | ﴿ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾                                            | ۲۱.   |
| ٦٦     | ١٤٧   | النساء  | ﴿ مَّا يَفْعَلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾                      | .77   |
| ١٨١    | ۲     | المائدة | ﴿ وَنَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْدِرِ وَٱلنَّقُّوكَ ۗ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْدِ        | ٠٢٣   |
|        |       |         | وَٱلْعُدُونِ ﴾                                                                           |       |
| 1.9    | ۸۳    | الأنعام | ﴿ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيدُ عَلِيدُ ﴾                                                        | ٤٢.   |
| ١٣     | 1 2 1 | الأنعام | ﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ, يَوْمَ حَصَادِهِ ۦ ﴾                                               | ٥٢.   |
| 104    | 101   | الأنعام | ﴿ وَلَا تَقَدَّرُبُواْ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾                    | ۲۲.   |
| ١٠٦    | ٥٦    | الأعراف | ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّن                     | . ۲ ۷ |
|        | ,     |         | ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾                                                                         |       |
| ٣٣     | 09    | الأعراف | ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِۦ فَقَالَ يَنْقُوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾      | ۸۲.   |
| ٣٥     | ٦٦    | الأعراف | ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي               | .۲۹   |
|        |       |         | سَفَاهَةِ                                                                                |       |
| ٣٤     | 79    | الأعراف | ﴿ وَأَذْ كُرُواً إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ ﴾                    | ٠٣.   |
| 70     | 97    | الأعراف | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَيَّ ءَامَنُواْ وَاتَّقُواْ لَهَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَتِ ﴾ | ۲٦.   |
| 119    | 107   | الأعراف | ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَكُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكُتُبُهَا لِلَّذِينَ ﴾                          | .٣٢   |
| ٨٢     | ۲.0   | الأعراف | ﴿ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾                                                       | .٣٣   |
| ٥٨_ ٥٣ | ۲     | الأنفال | ﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنْهُ، زَادَتْهُمْ إِيمَناً وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ         | ٤٣.   |
|        |       |         | يَــُوَّكُلُونَ ﴾                                                                        |       |
| ١٦٦    | 77    | الأنفال | ﴿ وَتَخُونُواْ أَمَننَتِكُمُ                                                             | ٠٣٥   |
| ١٦٨    | ٥٦    | الأنفال | ﴿ ٱلَّذِينَ عَهَدتَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنقُضُونَ عَهْدَهُمْ ﴾                              | ۲۳.   |
| 17.    | - ٣٤  | الأنفال | ﴿ وَالَّذِينَ يَكُنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ         | .٣٧   |
|        | 40    |         | ٱللَّهِ ﴾                                                                                |       |
| ٥٨     | ٣٧    | التوبة  | ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّبِيَّءُ زِكَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾                                        | .٣٨   |
| 110    | ٥٨    | التوبة  | ﴿ وَمِنْهُم مِّن يُلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنَّ أَعُطُواْ مِنْهَا رَضُوا ﴾          | .٣٩   |
| 110    | ٦٠    | التوبة  | ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾                                  | ٠٤٠   |



| الصفحة | رقم   | اسم     | الآية                                                                                         | م     |
|--------|-------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|        | الآية | السورة  |                                                                                               |       |
| 77     | ٦٢    | التوبة  | ﴿ أَلَآ إِنَ أَوْلِيآءَ ٱللَّهِ لَاخُوۡفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ                               | .٤١   |
|        |       |         | يَحْـُ زُنُونَ ﴾                                                                              |       |
| 98     | 1.7   | التوبة  | ﴿ خُذَمِنُ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَثُرَّكِيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمٌّ ﴾      | . ٤ ٢ |
| ج، ۱   | ١٠٣   | يونس    | ﴿ ثُمَّ نُنجِّى رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواۚ ﴾                                            | .٤٣   |
| ٥٧     | ٧     | يونس    | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا                 | . ٤ ٤ |
|        |       |         | وَأَطْمَأُنُواْ بِهَا ﴾                                                                       |       |
| ٣٣     | 70    | هود     | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِيثُ                | . ٤0  |
| ٣٤     | ٤٠    | هود     | ﴿ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾                                       | .٤٦   |
| ٣٤     | ٤٨    | هود     | ﴿ قِيلَ يَنُوحُ ٱهْمِطْ بِسَلَمِ مِّنَّا وَبُرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىٰٓ أُمَدٍ مِّمَّن         | .٤٧   |
|        |       |         | مُعَاثَثُ ﴾                                                                                   |       |
| ٣٥     | ٥٣    | هود     | ﴿ قَالُواْ يَـهُودُ مَاجِئَتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾                                                | .٤٨   |
| 70     | 117   | هود     | ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا                               | . ٤٩  |
|        |       |         | مُصْلِحُونَ ﴾                                                                                 |       |
| ٥, ،٤٨ | ١٧    | يوسف    | ﴿ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوْكُنَّا صَدِقِينَ ﴾                                        | .0.   |
| ٧٤     | 77    | يوسف    | ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ ۦ ﴾                                    | ١٥.   |
| 100    | ٣٣    | بوسف    | ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَىٰٓ مِمَّا يَدْعُونَنِيۤ إِلَيْهِ ﴾                       | .07   |
| ٥٨     | 77    | الرعد   | ﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُّ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ | ۰٥٣   |
| 0 {    | ۲۸    | الرعد   | ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ                              | .0 £  |
| ٧.     | 07    | الحجر   | ﴿ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾                                                                  | .00   |
| 77     | 9 ٧   | النحل   | ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾                              | .٥٦   |
| ٥٧     | 119   | النحل   | ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبِّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسُّوٓءَ بِجَهَلَةٍ ﴾                             | .07   |
| 104    | ٣٢    | الإسراء | ﴿ وَلَا نَقُرَبُواْ ٱلزِّنَىٰ ﴾                                                               | ٠٥٨   |
| ١٦٨    | ٣٤    | الإسراء | ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهِّدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَاتَ مَسْتُولًا ﴾                                 | .09   |
| 175    | ١     | الإسراء | ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ﴾                                                              | ٠٦٠   |
| 00     | ۲۸    | الكهف   | ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوْةِ وَٱلْمَشِيِّ ﴾          | ۱۲.   |
| 110    | ٨١    | الكهف   | ﴿ خَيْرًا مِنْهُ زَكُوٰةً وَأَقْرَبَ زُحْمًا ﴾                                                | ۲۲.   |

| الصفحة       | رقم       | اسم      | الآية                                                                                                       | م   |
|--------------|-----------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|              | الآية     | السورة   |                                                                                                             |     |
| 110          | ١٣        | مريم     | ﴿ وَحَنَانَا مِن لَّدُنَّا وَزَكُوهَ ۖ وَكَاكَ تَقِيًّا ﴾                                                   | ٦٣. |
| 110          | - 0 {     | مريم     | ﴿ وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِسْمَعِيلًا إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِّيًّا ١٠٠٠     | .7٤ |
| ' '          | 00        |          | وَگَانَ ﴾                                                                                                   |     |
| ٨٢           | ١٤        | طه       | ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴾                                                                         | .70 |
| ٥٧           | 175       | طه       | ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُۥ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾                                              | .77 |
| 40           | 77        | الأنبياء | ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَ أَتُهِ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَا ۚ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا | .٦٧ |
|              |           |          | يَصِفُونَ ﴾                                                                                                 |     |
| ٣١           | ٤٦        | الأنبياء | ﴿ وَلَهِن مَّسَّتْهُمْ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابِ رَبِّكَ ﴾                                                     | ۸۲. |
| 7.9          | ٤٩        | الأنبياء | ﴿ وَهُم مِّنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾                                                                      | .79 |
| 110          | ٧٣        | الأنبياء | ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِّمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَآ إِلَيْهِمْ فِعْلَ                           | ٠٧. |
|              |           |          | ٱلْخَيْرَتِ ﴾                                                                                               |     |
| ۲.           | ٥         | الحج     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ ۚ فِرَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعَّثِ ﴾                                           | .٧١ |
| ۲.           | <b>YY</b> | الحج     | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اُرْكَعُواْ وَاُسْجُدُواْ وَاُعْبُدُواْ                                 | .٧٢ |
|              |           |          | رَبُّكُمْ ﴾:                                                                                                |     |
| 11,11,59,170 | ١         | المؤمنون | ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾                                                                            | ٠٧٣ |
| 117,17       | ٤         | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَ وَقِ فَنعِلُونَ ﴾                                                               | ٠٧٤ |
| 10.          | 0         | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾                                                                | ٠٧٥ |
| ۲۱           | ٦         | المؤمنون | ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾                                                                | .٧٦ |
| 107          | ٧         | المؤمنون | ﴿ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِيكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾                                          | .٧٧ |
| ١٦٦          | ٨         | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرْ لِأَمَنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ زَعُونَ ﴾                                                   | .٧٨ |
| 90           | ٩         | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْرَ عَلَىٰ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾                                                     | .٧٩ |
| 79           | 11-1.     | المؤمنون | ﴿ أُوْلَئِهَكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا                            | ٠٨. |
|              |           |          | خَىلِدُونَ ﴾                                                                                                |     |
| ٤٢،٢٤        | - 17      | المؤمنون | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلَّإِنسَكَنَ مِن سُلَكَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ اللَّهِ مُمَّ جَعَلْنَهُ                     | ۱۸. |
|              | ١٤        |          | نُطْفَةً ﴾                                                                                                  |     |
| ٤٠           | ١٣        | المؤمنون | : ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطَّفَةً فِي قَرَادٍ مَّكِينٍ ﴾                                                       | ۲۸. |
| ۲ ٤          | ١٧        | المؤمنون | ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآبِقَ وَمَاكُنَّا عَنِ ٱلْخَلْقِ غَفِلِينَ ﴾                     | .۸۳ |

| الصفحة | رقم          | اسم      | الآية                                                                                                | م      |
|--------|--------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|        | الآية        | السورة   |                                                                                                      | ,      |
| ۲ ٤    | ١٨           | المؤمنون | ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءًا بِقَدَرِ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِّ ﴾:                      | ۸٤.    |
| 40     | 71           | المؤمنون | ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَّشْقِيكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا ﴾                   | ٥٨.    |
| ٣٣     | 77           | المؤمنون | ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلَكِ تُحْمَلُونَ ﴾                                                        | .٨٦    |
| ٣٣     | 77           | المؤمنون | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۦ ﴾                                                    | .۸٧    |
| ٣٣     | 77           | المؤمنون | ﴿ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوَّلُ مِنْهُمْ ﴾                                                          | .۸۸    |
| ٣٤     | ۲٩           | المؤمنون | ﴿ وَقُل رَّبِّ أَنزِلْنِي مُنزَلًا مُّبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾                        | .۸۹    |
| ٣٥     | ۳٥- ٣٤       | المؤمنون | ﴿ وَلَهِنْ أَطَعْتُم بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذَا لَّخَسِرُونَ ﴿ ۖ أَلِعِدُكُمُ                | .9.    |
|        |              |          | أنگز ﴾                                                                                               |        |
| ٣٦     | ٤١           | المؤمنون | ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ بِٱلْحَقِّ فَجَعَلْنَهُمْ غُثَآءً ﴾                                     | .91    |
| ٣٦     | ٤٢           | المؤمنون | ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا ءَاخَرِينَ ﴾                                             | .97    |
| ٣٥     | ٤٤           | المؤمنون | ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرّاً كُلُّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولُمُنَا كَنَّابُوهُ ﴾           | .9٣    |
| ٣٦     | ٤٧           | المؤمنون | ﴿ فَقَالُواْ أَنْوَيْنُ لِبِشَرَيْنِ مِثْلِنَكَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾                    | .9 £   |
| 70     | 0.           | المؤمنون | ﴿ وَبَحَعَلْنَا أَبِّنَ مَرْبُهُمْ وَأُمَّتُهُۥ ءَايَةٌ ﴾:                                           | .90    |
| 79     | - 00         | المؤمنون | ﴿ أَيَعْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ عِن مَّالِ وَبَنِينَ ١٠٠٠ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي              | .97    |
|        | ०२           |          | ٱلْخَيْرَتِ ﴾                                                                                        |        |
| 49     | ٥٧           | المؤمنون | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴾:                                        | .97    |
| 79     | 01           | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِئَايَتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾                                                  | .91    |
| 79     | 09           | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ هُو بِرَجِهُمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾                                                       | .99    |
| 79     | ·            | المؤمنون | ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ | . )    |
| ٣.     | ٧٢ –         | المؤمنون | ﴿ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ عَسَمِرًا تَهْجُرُونَ ﴿ اللَّهُ أَفَكُمْ يَدَّبَّرُواْ ﴾                      | .1.1   |
|        | ٧.           |          |                                                                                                      |        |
| 70     | - <b>Y</b> A | المؤمنون | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنْشَأَ لَكُو ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَىٰرَ وَٱلْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَّا            | .1.7   |
|        | ۸.           |          | تَشْكُرُونَ ﴾                                                                                        |        |
| ٣.     | - 11         | المؤمنون | ﴿ بَلْ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَـالَ ٱلْأَوَّلُونَ ۞ قَالُوٓاْ أَءِذَا مِتْـنَا ﴾                       | .1.٣   |
|        | ۸۳           |          |                                                                                                      |        |
| 70     | ٨٤           | المؤمنون | ﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾                                      | .1 • ٤ |

| الصفحة | رقم         | اسم      | الآية                                                                                        | م    |
|--------|-------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|        | الآية       | السورة   |                                                                                              | ·    |
| 17     | ٨٥          | المؤمنون | ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴾                                           | .1.0 |
| 70     | 91          | المؤمنون | ﴿ مَا أَتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَاكَاتَ مَعَهُ، مِنْ إِلَاهً إِذًا لَّذَهَبَ ﴾         | .1.7 |
| ٣١     | ١٠٤         | المؤمنون | ﴿ تُلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّادُ وَهُمَّ فِيهَا كُلِيحُونَ ﴾                                  | .١.٧ |
| ١١٣    | ۲۱          | النور    | ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكَى مِنكُر مِّنْ أَحَدٍ أَبِدًا ﴾  | .١٠٨ |
| 104    | <b>- ₹.</b> | النور    | ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَكِ هِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ذَاكِ أَزَكَى | .1.9 |
| , ,    | ٣١          | 'تور     | لَمُمَّ ﴾                                                                                    |      |
| 101    | ٣٣          | النور    | ﴿ وَلَيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا ﴾                                        | .11. |
| 1 £ 1  | ٧٢          | الفرقان  | ﴿ وَإِذَا مَرُّهُ أَ بِٱللَّغُوِ مَرُّهُ أَكُمُ اللَّهُ                                      | .111 |
| 170    | 775         | الشعراء  | ﴿ وَٱلشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُنَ ﴾                                                  | .117 |
| 170    | 770         | الشعراء  | ﴿ أَلَهُ تَرَ أَنَّهُمْ فِ كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾                                          | .11٣ |
| 170    | 777         | الشعراء  | ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفَعَلُونَ ﴾                                               | .112 |
| 180    | 777         | الشعراء  | ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَنتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ ﴾                | .110 |
| ٣٢     | 11          | القصيص   | ﴿ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ ۚ قُصِّيهِ ﴾                                                          | .117 |
| ٣٦     | ٤٣          | القصيص   | ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَآ أَهْلَكُنَا                           | .117 |
|        |             |          | ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾                                                                       |      |
| 77     | 00          | القصيص   | ﴿ وَإِذَا سَكِمِعُواْ اللَّغْوَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَالُنَا ﴾:          | ۱۱۸  |
| ٣٣     | ١٤          | العنكبوت | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ، فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا         | .119 |
|        |             |          | خَسِينَ عَامًا ﴾                                                                             |      |
| 70     | ٤٠          | العنكبوت | ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَلْبِهِ أَنْ فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾         | .17. |
| ٨٩     | ٤٥          | العنكبوت | ﴿ إِنَ ٱلصَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾                                | .171 |
| 17.    | ٣٩          | الروم    | ﴿ وَمَا ٓ ءَانَيْتُم مِّن زَكُوةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ فَأُوْلَيْكَ هُمُ                | .177 |
|        |             |          | ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾                                                                             |      |
| 101    | 44          | الأحزاب  | ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ ـ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا     | .17٣ |
|        |             |          | مُعَرُوفًا ﴾                                                                                 |      |
| ۲۸     | ٣٥          | الأحزاب  | ﴿ وَٱلْحَافِظِينَ قُرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظَاتِ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾              | .17٤ |
| 104    | ٥٣          | الأحزاب  | ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَكًا فَسَّعُلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ ﴾                     | .170 |

| الصفحة | رقم    | اسم              | الآية                                                                                            | م      |
|--------|--------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|        | الآية  | السورة           |                                                                                                  | ·      |
| ١٦٦    | 77     | الأحزاب          | ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأُمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾                                | ۲۲۱.   |
| 70     | ٤٥     | سبأ              | ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا ءَائَيْنَكُهُمْ فَكَنَّهُواْ  | .177   |
|        |        |                  | رُسُلِي اللهِ                                                                                    |        |
| ٥٣     | ۲۸     | فاطر             | ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَنَّوُا ﴾                                      | ۱۲۸.   |
| ١٧٤    | ٨٦     | ص                | ﴿ قُلْ مَا أَسْئُلُكُو عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُتَكِلِّفِينَ ﴾                | .179   |
| 108    | 19     | غافر             | ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ﴾                                      | .17.   |
| ٣١     | ٥٧     | غافر             | ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ ﴾                               | .171   |
| 17,177 | ٧ - ٦  | فصلت             | ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْهَ ﴾                               | .177   |
| 70     | 10     | فصلت             | ﴿ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾                                                                  | .177   |
| ١٣٨    | 77     | فصلت             | ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْاْفِيهِ لَعَلَّكُمْ | .172   |
|        |        |                  | تَغَلِبُونَ ﴾                                                                                    |        |
| ٦١     | ۲۱.    | محمد             | ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَمُ ﴾                   | .140   |
| ٤٨     | ١٤     | الحجرات          | ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۚ قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا ﴾        | .177   |
| ٥٣     | ۲١     | الذاريات         | ﴿ وَفِيَ أَنفُسِكُمْ ۚ أَفَاكَ تُبْصِرُونَ ﴾                                                     | .147   |
| ٥,     | - 40   | الذاريات         | ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنَكَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ | .177   |
|        | ٣٦     | — <del>"</del> " | ٱلمُسْلِمِينَ ﴾                                                                                  |        |
| 189    | 77     | الطور            | ﴿ يُنْزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لَّا لَغُوُّ فِهَا وَلَا تَأْشِدُ ﴾                                 | .1٣9   |
| 7.9    | 77     | الطور            | ﴿ قَالُواْ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾                                       | .1 ٤ • |
| ١٦٢    | ٤٦     | الرحمن           | ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ. جَنَّنَانِ ﴿ أَنَّ ﴾                                           | .1 ٤ 1 |
| 189    | 70     | الواقعة          | ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا وَلَا تَأْثِيمًا ﴾                                             | .1 £ 7 |
| 70     | ١٣     | الحديد           | ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ ٱلرََّمَةُ ﴾                             | .1 2 4 |
| 10.    | ١٢     | التحريم          | ﴿ وَمَرْيَمُ ٱبْنُتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِي ٓ أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا ﴾                                   | .1 £ £ |
| ۸۰     | ٤٣     | القلم            | ﴿ خَشِعَةً أَبْصَرُهُمْ ﴾                                                                        | .150   |
| ٤.     | ۲      | الإنسان          | ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُّطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ ﴾                             | .1 ٤ ٦ |
| ٩.     | 7V- Y7 | الإنسان          | ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَأَسْجُدُ لَهُ, وَسَيِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ۞ إَنَ هَتَوُلَآءٍ               | .1 ٤٧  |
|        |        |                  | يُحِبُّونَ ﴾                                                                                     |        |

| الصفحة | رقم   | اسم      | الآية                                                                                              | م      |
|--------|-------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|        | الآية | السورة   |                                                                                                    | ·      |
| 70     | ۲ ٤   | النازعات | ﴿ فَقَالَ أَنَّا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾                                                            | .1 ٤٨  |
| ١٦٢    | - £ • | النازعات | ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۖ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ | .1 £ 9 |
|        | ٤١    |          | ٱلْمَأْوَىٰ ﴾                                                                                      |        |
| ٤٤     | A - Y | الانفطار | ﴿ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ                           | .10.   |
|        |       |          | رَكْبُكُ ﴾                                                                                         |        |
| 189    | 11    | الغاشية  | ﴿ لَّا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِينَةً ﴾                                                                 | .101   |
| 70     | ۸ – ٦ | الفجر    | ﴿ أَلَمْ تَرَكَّيْفَ فَعَلَرَبُّكَ بِمَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ۞ ٱلَّتِي لَمْ ﴾              | .107   |
| 70     | ٩     | الفجر    | ﴿ وَتُمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ ﴾                                              | .107   |
| ١١٨    | ٥     | البينة   | ﴿ وَمَاۤ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ نُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾               | .108   |
| ٤٩     | ٤     | قریش     | ﴿ وَءَامَنَهُم مِّنْ خُوْفِ ﴾                                                                      | .100   |

### ثانيًا: فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة | الراوي                | طرف الحديث                                | م  |
|--------|-----------------------|-------------------------------------------|----|
| 170    | ابن عباس              | ائتوني بكتاب أكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده | ١  |
| 9 £    | أبو هريرة             | إذا دعي أحدكم، فليجب                      | ۲  |
| 101    | زينب، امرأة عبد الله  | إذا شهدت إحداكن المسجد فلا تمس طيبا       | ٣  |
| ٤٢     | حذيفة بن أسيد الغفاري | إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة         | ٤  |
| ٨٣     | أبو هريرة             | إذا نودي بالصلاة أدبر الشيطان             | ٥  |
| ٨٩     | معاذ بن جبل           | ألا أخبرك برأس الأمر كله وعموده           | 7  |
| 179    | عمرو بن شعیب          | ألا من ولي يتيماً له مال فليتّجر بماله    | ٧  |
| ١٨٢    | أبو موسى الأشعري      | إن الأشعريين إذا أرملوا في الغزو          | ٨  |
| 150    | أبو هريرة             | إن العبد ليتكلم بالكلمة، ما يتبين         | ٩  |
| ٨٤     | أبو هريرة             | إن الله تجاوز لأمتي عما وسوست             | ١. |
| 77     | أبو هريرة             | إن الله قال: من عادى لي ولياً             | 11 |
| 157    | ابن عباس              | إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان        | ١٢ |
| 150    | جابر بن عبد الله      | إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسا         | ١٣ |
| ٧٧     | عمرو بن شعیب          | إني وجدت تمرة تحت جنبي فأكلتها            | ١٤ |
| 9.۸    | أبو هريرة             | إنه سينهاه ما تقول                        | 10 |
| ١      | أنس بن مالك           | أول ما تفقدون من دينكم الأمانة            | ١٦ |
| 99     | أبو هريرة             | أول ما يحاسب به العبد صلاته               | ١٧ |
| 99     | أنس بن مالك           | أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة  | ١٨ |
| 107    | عقبة بن عامر          | إياكم والدخول على النساء                  | 19 |
| 107    | أبو موسى الأشعري      | أيما امرأة استعطرت فمرت على قوم ليجدوا    | ۲. |
| 119    | عبد الله بن عمر       | بني الإسلام على خمس                       | 71 |
| ٧٥     | أنس بن مالك           | حبب إلي النساء، والطيب                    | 77 |

| الصفحة | الراوي                       | طرف الحديث                                  | م   |
|--------|------------------------------|---------------------------------------------|-----|
| 100    | أبو هريرة                    | رجل دعته امرأة ذات منصب وجمال               | 77  |
| ٨٩     | أم سلمة                      | الصَّلَاةَ الصَّلَاةَ، وما ملكت أيمانكم     | ۲ ٤ |
| 940    | ابن عباس                     | عينان لا تمسهما النار                       | 70  |
| ٥٨     | عمرو بن عوف الأنصاري         | فوالله لا الفقر أخشى عليكم                  | 77  |
| 177    | بهز بن حکیم                  | في كل إبل سائمة                             | 77  |
| ٦٣     | عبد الله بن عمرو             | قد أفلح من أسلم، ورزق كفافا                 | ۲۸  |
| 104    | معقل بن يسار                 | لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له  | 79  |
| ١٢٦    | أنس بن مالك                  | لا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا        | ٣.  |
| 107    | ابن عباس                     | لا يخلون رجل بامرأة إلا مع ذي محرم          | ٣١  |
| 98     | أبو هريرة                    | لا يلج النار رجل بكى من خشية                | ٣٢  |
| ١٧٢    | حذيفة بن اليمان              | لا ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه                 | ٣٣  |
| ١٧     | ابن عباس                     | لما خلق الله جنة عدن خلق فيها ما لا عين رأت | ٣٤  |
| 19-17  | عمر بن الخطاب                | اللهم زدنا ولا تنقصنا                       | ٣٥  |
| ١٢٣    | فاطمة بنت قيس                | ليس في المال حق سوى الزكاة                  | ٣٦  |
| 117    | أبو سعيد الخدري              | ليس فيما دون خمس أواق صدقة                  | ٣٧  |
| 108    | أبو عامر أو أبو مالك الأشعري | ليكونن من أمتي أقوام، يستحلون الحِرَ        | ۳۸  |
| ١٢٦    | عبد الله بن عمر              | ما منع قوم الزكاة إلا منعوا المطر من السماء | ٣٩  |
| 171    | أبو هريرة                    | من آتاه الله مالا، فلم يؤد زكاته            | ٤٠  |
| 177    | جابر بن عبد الله             | من أدى زكاة ماله، فقد ذهب عنه شره           | ٤١  |
| 1 £ 7  | أبو هريرة                    | من توضاً فأحسن الوضوء                       | ٤٢  |
| ١٧     | أُبي بن كعب                  | مَن قرأ سورة المؤمنين بشرته الملائكة        | ٤٣  |
| 1 £ £  | أبو هريرة                    | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً  | ٤٤  |
| ٣٩     | ابن مسعود                    | من كل يخلق من نطفة الرجل ونطفة المرأة       | ٤٥  |
| 104    | سهل بن سعد                   | من يضمن لي ما بين لحييه                     | ٤٦  |

| الصفحة | المراوي          | طرف الحديث                                  | م  |
|--------|------------------|---------------------------------------------|----|
| 171    | أبو ذر           | هم الأخسرون ورب الكعبة                      | ٤٧ |
| 170    | أبو مالك الأشعري | والصدقة برهان                               | ٤٨ |
| ١٧٣    | أبو ذر           | ومن ادعى ما ليس له فليس منا                 | ٤٩ |
| 1 2 1  | قيس بن أبي غرزة  | يا معشر التجار إن البيع يحضره اللغو و الحلف | 0. |
| 100-71 | ابن مسعود        | يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة        | 01 |

### ثالثاً: فهرس الآثار

| الصفحة | القائل                             | طرف الأثر                                       | م  |
|--------|------------------------------------|-------------------------------------------------|----|
| 91     | حذيفة بن اليمان                    | إذا حَزَبَهُ أمر صلَّى                          | 1  |
| 108    | ابن عباس                           | الرجل يكون في القوم فتمر بهم المرأة             | ۲  |
| 1 / 9  | زوجة أبي أيوب الأنصاري             | أما تسمع ما يقول الناس في عائشة؟                | ٣  |
| ١٣٦    | عبد الله بن مسعود                  | أنذرتكم فضول الكلام                             | ٤  |
| 97     | عبادة بن الصامت                    | أول علم يرفع من الناس؟                          | 0  |
| 97     | حذيفة بن اليمان                    | أول ما تفقدون من دينكم الخشوع                   | ٦  |
| ٨٦     | حذيفة بن اليمان                    | إياكم و خشوع النفاق                             | ٧  |
| 00     | عمیر بن حبیب بن خماشة              | الإيمان يزيد وينقص                              | ٨  |
| ٥٦     | عبد الله بن رواحة                  | تعال نؤمن ساعة                                  | ٩  |
| 140    | ابن عمر                            | العلم ثلاثة: كتاب ناطق، وسنة ماضية،<br>ولا أدري | ١. |
| 170    | ابن عباس                           | في كلّ لغو يخوضون                               | 11 |
| ٣١     | ابن مسعود                          | قد بدت أسنانهم وتقلّصت                          | 17 |
| 188    | هندُ بن أبي هالة                   | كان طويل السكوت، لا يتكلم في غير حاجة           | ۱۳ |
| ٨٦     | عائشة                              | كان عمر بن الخطاب إذا مشى أسرع                  | ١٤ |
| ١٦     | عائشة                              | كان خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن     | 10 |
| ٥٧     | أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم | كل ذنب أصابه عبد فهو بجهالة                     | ١٦ |
| ١٧     | كعب الأحبار، ومجاهد، وأبو العالية  | لما خلق الله جنة                                | ١٧ |
| 107    | عائشة                              | ما مست ید رسول الله ید امرأة یملکها             | ١٨ |
| 1 7 5  | علي بن أبي طالب                    | وأبردها على الكبد إذا سئلت                      | 19 |
| ٥٦     | عمر بن الخطاب                      | یا أبا موسى ذكرنا ربنا                          | ۲. |
| ١٧٤    | ابن مسعود                          | يا أيها الناس، من علم شيئا فليقل به             | ۲۱ |
| ٨٧     | عمر بن الحطاب                      | يا صاحب الرقبة، ارفع رقبتك                      | 77 |

## رابعاً: فهرس الأعلام

| الصفحة | العلم                                    | م  |
|--------|------------------------------------------|----|
| ٦٣     | إبراهيم بن أدهم                          | ١  |
| 1 2 .  | إلكيا الهرَّاسي، علي بن محمد             | ۲  |
| 17.    | ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات       | ٣  |
| 00     | ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم            | ٤  |
| ١.     | ابن جریر ، محمد بن جریر                  | ٥  |
| 7 £    | ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي            | ٦  |
| ٣٦     | ابن حزم، علي بن أحمد                     | ٧  |
| ٥٢     | ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد              | ٨  |
| ٦٨     | ابن سِيدة، علي بن إسماعيل                | ٩  |
| ١٧١    | ابن سیرین، محمد بن سیرین                 | ١. |
| ١٢     | ابن عاشور، محمد الطاهر                   | 11 |
| 09     | ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله           | ١٢ |
| ١١٣    | ابن العربي، محمد بن عبد الله             | ١٣ |
| ۸۸     | ابن فارس، أحمد بن فارس                   | ١٤ |
| ١٣     | ابن القاسم المالكي، عبد الرحمن بن القاسم | 10 |
| 177    | ابن قُدَامَة، عبد الله بن محمد           | ١٦ |
| 0 £    | ابن القيم، محمد بن أبي بكر               | ١٧ |
| ١٤     | ابن كثير، إسماعيل بن عمر                 | ١٨ |

| الصفحة | العلم                                    | م   |
|--------|------------------------------------------|-----|
| ٦١     | ابن منظور ، محمد بن مکرم                 | 19  |
| ٤٨     | الأزهري محمد بن أحمد                     | ۲.  |
| ٣١     | الأصمعي عبد الملك بن قريب                | ۲۱  |
| ٤٢     | الألوسي، محمود بن عبد الله               | 77  |
| ١٧١    | الأوزاعي، عبد الرحمن بن عمرو             | 7 ٣ |
| 1.9    | أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم         | ۲ ٤ |
| ١٨٠    | أبو الحسن الندوي                         | 70  |
| 77     | أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف          | ۲٦  |
| ١٤٨    | أبو زهرة، محمد أحمد                      | ۲٧  |
| ١٨     | أبو العالية، رفيع بن مهران               | ۲۸  |
| 1 2 7  | أبو عبيد، القاسم بن سلاَّم               | ۲۹  |
| ٨٥     | أبو فراس الحمداني، الحارث بن سعيد        | ٣.  |
| ٧١     | أبو هِلَال العَسْكَري، الحسن بن عبد الله | ٣١  |
| 10.    | البَغَوي، الحسين بن مسعود                | ٣٢  |
| 1 £ 7  | البيهقي، أحمد بن الحسين                  | ٣٣  |
| AY     | التستري، سهل بن عبد الله                 | ٣٤  |
| ٧٣     | التفتازاني، مسعود بن عمر                 | ٣٥  |
| ١      | ثابت بن أسلم البناني                     | ٣٦  |
| 79     | الجرجاني، علي بن محمد                    | ٣٧  |
| ٦٨     | الْجَوْهَرِي، إسماعيل بن حماد            | ٣٨  |

| الصفحة | العلم                           | م   |
|--------|---------------------------------|-----|
| ١٣٣    | الحَرَالي، علي بن أحمد          | ٣٩  |
| ٥٨     | الحسن البصري                    | ٤٠  |
| 174    | الخَالِيل بن أحمد، الفراهيدي    | ٤١  |
| ٤٩     | الراغب الأصفهاني الحسين بن محمد | ٤٢  |
| ٣٨     | زغلول النجار                    | ٤٣  |
| 90     | الزمخشريّ: محمود بن عمر         | ٤٤  |
| ٧٦     | سفيان الثوري                    | ٤٥  |
| ۲.     | سید قطب                         | ٤٦  |
| ٩      | السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر  | ٤٧  |
| ٤٣     | الشوكاني، محمد بن علي           | ٤٨  |
| ١٣٦    | الضحاك بن مزاحم البلخي          | ٤٩  |
| ٧٦     | الطيبي، الحسين بن محمد          | ٥,  |
| ١٧٧    | عاصم بن کلیب بن شهاب            | ٥١  |
| ١٣٨    | عطاء بن أبي رباح                | 70  |
| ۸۲     | الغزالي، محمد بن محمد           | ٥٣  |
| ۲٦     | الفخر الرازي، محمد بن عمر       | 0 £ |
| 11.    | الفراء، يحيى بن زياد            | 00  |
| AY     | الفضيل بن عياض                  | ٥٦  |
| ٧.     | الفيروزآبادي، محمد بن يعقوب     | ٥٧  |
| ٨٠     | الفيومي، أحمد بن محمد           | ٥٨  |

| الصفحة | العلم                          |    |
|--------|--------------------------------|----|
| ١٠٤    | القاضى عياض                    | 09 |
| ١٣٨    | القرطبي، محمد بن أحمد          | ٦. |
| ٣٣     | الكِرمْاني، محمود بن حمزة      | ٦١ |
| ١٧٧    | كليب بن شهاب الجرمي            | ٦٢ |
| 117    | المَاورْدي، علي بن محمد حبيب   | ٦٣ |
| ١٨     | مجاهد بن جبر                   | ٦٤ |
| 71     | المراغي، أحمد بن مصطفى         | 70 |
| 177    | مسعر بن کدام                   | ٦٦ |
| 98     | المُطَرِّزي، ناصر بن عبد السيد | ٦٧ |
| ٥٣     | معروف الكرخي، معروف بن فيروز   | ٦٨ |
| ١٣٣    | المُنَاوِي، محمد عبد الرؤوف    | ٦٩ |
| ٨٤     | النووي، يحيى بن شرف            | ٧. |
| 1.7    | يوسف القرضاوي                  | ٧١ |

## خامساً: فهرس الكلمات الغريبة

| الصفحة | ماذا تفيد                                                          | الكلمة          | ۴  |
|--------|--------------------------------------------------------------------|-----------------|----|
| 177    | ابنة الناقة أتمت السنة الثانية ودخلت في الثالثة                    | ابنة لبون       | ,  |
| 1.5    | الأخمص من القدم الموضع الذي لا يلصق بالأرض منها عند الوطء          | أخمصىي          | ۲  |
| ١٨٢    | نفد زادهم                                                          | أرملوا          | ٣  |
| ٦١     | ما بقي من رسم الشيء                                                | الأَثَرُ        | ٤  |
| ٦٢     | أعلمته                                                             | آذنته           | ٥  |
| ١٦٦    | تدلّ على سكون القلب                                                | الأمانة         | ٦  |
| ١١٢    | جمع أوقية وهي أربعون درهماً                                        | أواق            | ٧  |
| ١١٢    | الوسق، بالفتح: ستون صاعا                                           | أوسق            | ٨  |
| ٤٨     | التصديق ضد التكذيب                                                 | الإيمان         | ٩  |
| 150    | من التَبانَة والطَّبَانة ومعناهما جميعا شدة الفطنة والدقة في النظر | تَبِنٌ          | ١. |
| 99     | التشبث بالشيء: التعلق به                                           | تَشَبَّثُ الناس | )) |
| ١٧٧    | مدينة بفارس                                                        | توَّج           | ۲۲ |
| 1 2 7  | يكثرون الكلام تكلفاً وخروجا عن الحق                                | الثرثارون       | ١٣ |
| ١ ٠ ٤  | نجم                                                                | الثريا          | ١٤ |
| 105    | الفرج                                                              | الحِرَ          | 10 |

| الصفحة | ماذا تفيد                                                                                   | الكلمة       | ۴   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----|
| ۸۸     | إذا نزل به مُهمِّ أو أصابه غمّ                                                              | حَزَبَهُ أمر | ١٦  |
| 1 £ 9  | يدل على مراعاة الشيء                                                                        | حفظ          | ١٧  |
| 107    | أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه                                                               | الحمو        | ١٨  |
| ٦٨     | الخوف                                                                                       | الخشية       | 19  |
| ۸۰     | يدل على التَطامن يقال خشع، إذا تطامن وطأطأ رأسه                                             | الخشوع       | ۲.  |
| 117    | الذود من الإبل: ما بين الثنتين إلى التسع                                                    | ذود          | 71  |
| 170    | المصيبة و الفجيعة                                                                           | الرَّزِيَّةَ | 77  |
| 171    | هما النكتتان السوداوان فوق عينيه                                                            | الزبيبتان    | 77" |
| 1.9    | مصدر "زكا الشيء" إذا نمى وزاد                                                               | الزكاة       | ۲٤  |
| 177    | الراعية                                                                                     | سائمة        | 40  |
| ١٢     | حركة تدفع بها الطبيعة أذى عن الرئة والأعضاء التي<br>تتصل بها                                | سعلة         | **  |
| 1 £ 1  | السمسار وهو ممن يعالج البيع والشراء                                                         | السماسرة     | ۲۸  |
| 171    | الشجاع بالضم والكسر: الحية الذكر، والأقرع: الذي انحسر الشعر عن رأسه من كثرة سمه الحية الذكر | شُجاع أقرع   | ۲٩  |
| ٦٩     | رِقَّة من نصح أو حُبِّ، يؤدِّي إلى خوف                                                      | الشفقة       | ٣.  |
| ٩٣     | الدعاء                                                                                      | الصلاة       | ٣١  |
| ١٢٣    | فريضة إلزامية                                                                               | الضريبة      | ٣٢  |

| الصفحة | ماذا تفيد                                             | الكلمة                | م  |
|--------|-------------------------------------------------------|-----------------------|----|
| 00     | معاش الرجل من مال أو حرفة أو صناعة                    | الضيعات               | ٣٣ |
| 00     | المعالجة والممارسة والملاعبة                          | عافسنا                | ٣٤ |
| ١٧.    | رفيع الدرجة في العلم                                  | العالم الرباني        | ٣٥ |
| 99     | حدوده وأحكامه وأوامره ونواهيه                         | عُرَى الإسلام         | ٣٦ |
| ١٢٣    | حقا من حقوقه، وواجبا من واجباته                       | عزمة من<br>عزمات رينا | ٣٧ |
| 101    | تدلّ على الكفّ عن القبيح                              | العفة                 | ٣٨ |
| ١٨١    | كل مسيل ماء شقه السيل في الأرض فأنهره ووسعه           | العقيق                | ٣٩ |
| ٤.     | الالتصاق والتعلق بشيء ما                              | العلقة                | ٤٠ |
| 177    | لا يفرق أحد الخليطين ملكه عن ملك صاحبه                | عن حسابها             | ٤١ |
| ١٦٧    | اليمين والأمان والوصية والموثق والذمة                 | العهد                 | ٤٢ |
| 1 £ 9  | يدل على تفتح في الشيء                                 | الفرج                 | ٤٣ |
| 1 £ 1  | خلطوه                                                 | فشُوبوه               | ٤٤ |
| ١٦     | صوت ليس بالعالي، كصوت النحل ونحوه                     | كدويّ النحل           | ٤٥ |
| ٦٣     | الذي لا يفضل عن الشيء، ويكون بقدر الحاجة إليه         | كفافا                 | ٤٦ |
| ٣١     | إِذَا تقلصت شفتاه من الكرب                            | الكلح                 | ٤٧ |
| ١٢٦    | لا يعطي كل واحد منكم أخاه دبره وقفاه فيعرض عنه ويهجره | لا ندابروا            | ٤٨ |

| الصفحة | ماذا تفيد                                                                 | الكلمة           | م   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|-----|
| ٧٤     | كناية عن الوطء، وفض الخاتم والختم إذا كسره وفتحه                          | لا تفض<br>الخاتم | ٤٩  |
| 1 2 7  | تكلم                                                                      | لغا              | 0.  |
| 188    | كلام ليس من شأنك                                                          | اللّغط           | ٥١  |
| ١٣٢    | الشيء الذي لا يعتد به                                                     | اللغو            | ۲٥  |
| 99     | تدل على: نكث الشيء وهدمه                                                  | ڶؘؿؙڨٛۻؘڹۜٞ      | ٥٣  |
| ٦٤     | الراحة من حزن أو مرض                                                      | لِفَرْجة         | 0 { |
| 171    | لم ألبث                                                                   | لم أتقار         | 00  |
| ١٢٣    | طالباً للأجر                                                              | مؤتجراً          | ٥٦  |
| ١٨٢    | الذي لم يوسع عليه الرزق كما وسع على غيره                                  | المحروم          | ٥٧  |
| 1 £ 7  | الذين يتوسعون في الكلام ويفتحون به أفواههم                                | المتفيهقون       | ٥٨  |
| 1 £ 7  | المتوسعون في الكلام من غير احتياط واحتراز                                 | المتشدقون        | 09  |
| ٤١     | شيء لاكته الأسنان                                                         | المضغة           | ٦.  |
| ٤٤     | بدأ                                                                       | النشأة           | ٦١  |
| 100    | ترض أنثيا الفحل رضا شديدا يذهب شهوة الجماع، ويتنزل<br>في قطعه منزلة الخصي | وجاء             | ٦٢  |
| ٧٠     | الفزع و الخوف                                                             | الوجل            | ٦٣  |
| ٦٢     | القرب والدنو                                                              | ولياً            | ٦٤  |

| الصفحة | ماذا تفيد                                               | الكلمة  | م  |
|--------|---------------------------------------------------------|---------|----|
| YY     | یتلوی علی فراشه ویتململ علیه                            | يتضور   | 70 |
| ٩٨     | من الإفاصة، بالصاد المهملة، أي: ما يقدر على الإفصاح بها | يفيص    | ٦٦ |
| 9.۸    | اللجلاج الذي يردد الكلمة ، فلا يخرجها من ثقل لسانه      | يلجلجها | ٦٧ |

#### سادساً: فهرس المصادر والمراجع

1) إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الوسيط، الناشر: دار الدعوة.

٢) ابن أبي الدنيا، أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد بن سفيان بن قيس البغدادي الأموي القرشي المعروف بابن أبي الدنيا (المتوفى: ٢٨١هـ)، الصمت وآداب اللسان، المحقق: أبو إسحاق الحويني، الناشر: دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٠.

") ابن أبي العز، صدر الدين علي بن علي بن محمد بن أبي العز الحنفي، شرح الطحاوية في العقيدة السلفية، تحقيق أحمد محمد شاكر، الناشر: وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد – المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى.

ع) ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، المحقق: أسعد الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى: ٣٢٧هـ)، تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، المحقق: أسعد محمد الطيب، الناشر: مكتبة نزار مصطفى الباز – المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثالثة – ١٤١٩ هـ.

ه) ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى: ٣٢٧هـ)، الجرح والتعديل، الناشر: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية – بحيدر آباد الدكن – الهند دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٢٧١ هـ ١٩٥٢ م.

7) ابن أبي شيبة، أبو بكر بن أبي شيبة، عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان بن خواستي العبسي (المتوفى: ٢٣٥هـ)، المصنف في الأحاديث والآثار، المحقق: كمال يوسف الحوت، الناشر: مكتبة الرشد – الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

٧) ابن أبي يعلى، أبو الحسين ابن أبي يعلى، محمد بن محمد (المتوفى: ٢٦هه)، طبقات
 الحنابلة، المحقق: محمد حامد الفقى، الناشر: دار المعرفة – بيروت.

٨) ابن الأبار، ابن الأبار، محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي (المتوفى: ٨٥٨هـ)، التكملة لكتاب الصلة، المحقق: عبد السلام الهراس، الناشر: دار الفكر للطباعة – لبنان، سنة النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.

٩) ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٦٠٦هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق:



طاهر أحمد الزاوى - محمود محمد الطناحي، الناشر: المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.

- 10) ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٦٠٦هـ)، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط التتمة تحقيق بشير عيون، الناشر: مكتبة الحلواني مطبعة الملاح مكتبة دار البيان، الطبعة: الأولى.
- (۱۱) ابن البَاذِش، أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري الغرناطي، أبو جعفر، المعروف بابن البَاذِش (المتوفى: ٥٤٠هـ)، الإقتاع في القراءات السبع، الناشر: دار الصحابة للتراث.
- 11) ابن البغدادي، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن رجب بن الحسن، السَلامي، البغدادي، ثم الدمشقي، الحنبلي (المتوفى: ٩٥هه)، ذيل طبقات الحنابلة، المحقق: د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، الناشر: مكتبة العبيكان الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٥ م.
- 17) ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى: ٨٣٣هـ)، غاية النهاية في طبقات القراء، الناشر: مكتبة ابن تيمية، الطبعة: عني بنشره لأول مرة عام ١٣٥١هـ ج. برجستراسر.
- 1٤) ابن الجزري، شمس الدين أبو الخير ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (المتوفى: ٨٣٣هـ)، شرح طيبة النشر في القراءات، ضبطه وعلق عليه: الشيخ أنس مهرة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠ م.
- 10) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، (المتوفى: ٩٩٥هـ)، المحقق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.
- 17) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٥٩٥هـ)، زاد المسير في علم التفسير، المحقق: عبد الرزاق المهدي، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٢٢ ه.

- ۱۷) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٥٩٧ه)، صيد الخاطر، بعناية: حسن المساحي سويدان، الناشر: دار القلم دمشق، الطبعة: الأولى ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.
- 11) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٥٩٧هـ)، صفة الصفوة، المحقق: أحمد بن علي، الناشر: دار الحديث، القاهرة، مصر، الطبعة: ٢٠٠١هـ/٢٠٠٠م.
- 19) ابن السكيت، أبو يوسف يعقوب بن إسحاق (المتوفى: ٢٤٤هـ)، كتاب الألفاظ، المحقق: د. فخر الدين قباوة، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون، الطبعة: الأولى، ١٩٩٨م.
- ابن الصلاح ،عثمان بن عبد الرحمن، أبو عمرو، تقي الدين المعروف بابن الصلاح (المتوفى: ٣٤٣هـ)، طبقات الفقهاء الشافعية، المحقق: محيي الدين علي نجيب، الناشر: دار البشائر الإسلامية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٢م.
- (۲۱) ابن العَدِيم، عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادة العقيلي، كمال الدين ابن العديم (المتوفى: ۲۰ هـ)، زبدة الحلب في تاريخ حلب، وضع حواشيه: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ۱٤۱۷ هـ ۱۹۹۲ م.
- ۲۲) ابن العديم، عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادة العقيلي، كمال الدين ابن العديم (المتوفى: ٦٦٠ه)، بغية الطلب في تاريخ حلب، المحقق: د. سهيل زكار، الناشر: دار الفكر.
- ٢٣) ابن العربي، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (المتوفى: ٣٤٥هـ)، أحكام القرآن، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.
- ٢٤) ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، مفتاح دار السعادة، الناشر : دار الكتب العلمية بيروت.
- (۲۵) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۵۱)، شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، الناشر: دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة: ۱۳۹۸ه/۱۳۹۸م.
- ۲۲) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱ه)، الوابل الصيب من الكلم الطيب، تحقيق: سيد إبراهيم، الناشر: دار الحديث القاهرة، رقم ال الزمخشري جار الله (المتوفى: ۵۳۸ه)، الفائق في غريب الحديث والأثر،

المحقق: علي محمد البجاوي -محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار المعرفة - لبنان، الطبعة: الثانية طبعة: الثالثة، ١٩٩٩ م.

(۲۷) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱ه)، الفوائد، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الثانية، ۱۳۹۳ هـ – ۱۹۷۳ م.

(۲۸) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱ه)، زاد المعاد في هدي خير العباد، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت – مكتبة المنار الإسلامية، الكويت، الطبعة: السابعة والعشرون ، ۱۶۱۵ ه /۱۹۹۶م.

٢٩) ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٧٥١ه) ، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، المحقق: محمد حامد الفقي، الناشر: مكتبة المعارف، الرياض، المملكة العربية السعودية.

٣٠) ابن المبارك، أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي، التركي ثم المروزي (المتوفى: ١٨١هـ)، الزهد والرقائق، المحقق: حبيب الرحمن الأعظمي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.

(٣١) ابن المِبْرَد، يوسف بن حسن بن أحمد بن حسن ابن عبد الهادي الصالحي، جمال الدين، ابن ابن المِبْرَد الحنبلي (المتوفى: ٩٠٩هـ)، بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم، تحقيق وتعليق: الدكتورة روحية عبد الرحمن السويفي، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م.

٣٢) ابن المُعْتَزّ، عبد الله بن محمد ابن المعتز العباسي (المتوفى: ٢٩٦هـ)، طبقات الشعراء، المحقق: عبد الستار أحمد فراج، الناشر: دار المعارف – القاهرة، الطبعة: الثالثة.

٣٣) ابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري (المتوفى: ٨٠٤هـ)، البدر المنير في تخريج الأحاديث والأثار الواقعة في الشرح الكبير، المحقق: مصطفى أبو الغيط وعبد الله بن سليمان وياسر بن كمال، الناشر: دار الهجرة للنشر والتوزيع – الرياض – السعودية، الطبعة: الاولى، ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م.

٣٤) ابن المنذر، أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري (المتوفى: ٣١هـ)، الإشراف على مذاهب العلماء، المحقق: صغير أحمد الأنصاري أبو حماد، الناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٥هـ – ٢٠٠٤م.



- (۳۵) ابن الهائم، أحمد بن محمد بن عماد الدين بن علي، أبو العباس، شهاب الدين، ابن الهائم (المتوفى: ۸۱۵هـ)، التبيان في تفسير غريب القرآن، المحقق: د ضاحي عبد الباقي محمد، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة: الأولى ۱٤۲۳ هـ.
- ٣٦) ابن الوردي، عمر بن مظفر بن عمر بن محمد ابن أبي الفوارس، أبو حفص، زين الدين ابن الوردي المعري الكندي (المتوفى: ٩٤٧هـ)، تاريخ ابن الوردي، الناشر: دار الكتب العلمية لبنان / بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٣٧) ابن أَيْبك ، للحافظ ابن النجار البغدادي انتقاء الحافظ أبي الحسين أحمد بن أيبك بن عبد الله الحسامي المعروف بابن الدمياطي المتوفى سنة ٧٤٩ هـ ، المستفاد من ذيل تاريخ بغداد ، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت لبنان ، الطبعة الاولى ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.
- ٣٨) ابن بَطَّة العكبري، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العُكْبَري المعروف بابن بَطَّة العكبري (المتوفى: ٣٨٧هـ)، الإبائـة الكبرى، المحقق: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، وآخرون، الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٣٩) ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، الزهد والورع والعبادة، تحقيق: حماد سلامة ،محمد عويضة، الناشر: مكتبة المنار الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٠٧.
- •٤) ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى: ٨٧٢ه)، مجموع الفتاوى، المحقق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، عام النشر: ١٤١٨هـ/١٩٩٥م.
- (٤١) ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، درع تعارض العقل والنقل، تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤١١ هـ ١٩٩١ م.
- ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٢٧٨هـ)، الإيمان، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي، عمان، الأردن، الطبعة: الخامسة، ٢١٦هـ/١٩٩٦م.



- ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: ٧٢٨هـ)، في كتابه، منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، المحقق: محمد رشاد سالم، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م.
- ٤٤) ابن جزي، أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي (المتوفى: ٧٤١هـ)، التسهيل لعلوم التنزيل، المحقق: الدكتور عبد الله الخالدي، الناشر: شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٦ ه.
- وع) ابن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، الناشر ،تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية ، ١٤١٤ ١٩٩٣.
- ٤٦) ابن حجر العسقلاني (٨٥٢ هـ)، نتائج الأفكارفي تخريج أحاديث الأذكار، المحقق: حمدي عبد المجيد السلفي، الناشر: دار ابن كثير، الطبعة: الثانية ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨ م.
- العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ه)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، المحقق مراقبة / محمد العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ه)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، المحقق مراقبة / محمد عبد المعيد ضان، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية صيدر اباد/ الهند، الطبعة: الثانية، ١٩٧٢ه/ ١٩٧٢م.
- ابن حجر الهيتمي، أحمد بن محمد بن علي بن حجر الهيتمي السعدي الأنصاري، شهاب الدين شيخ الإسلام، أبو العباس (المتوفى: ٩٧٤هـ)، الزواجر عن اقتراف الكبائر، الناشر: دار الفكر، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- 93) ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢هـ)، فتح الباري، المحقق: عبد العزيز بن عبد الله بن باز ومحب الدين الخطيب، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه وذكر أطرافها: محمد فؤاد عبد الباقى الناشر: دار الفكر.
- ٥٠) ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢هـ)، التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ١٩٨٩م.

- (٥) ابن حجر، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ه) ، تهذيب التهذيب، الناشر: مطبعة دائرة المعارف النظامية، الهند، الطبعة: الطبعة الأولى، ١٣٢٦ه.
- ٥٢) ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٥٦هـ)، الأخلاق والسير في مداواة النفوس، الناشر: دار الآفاق الجديدة بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٥٣) ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٥٦هـ)، جمهرة أنساب العرب، تحقيق: لجنة من العلماء، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٨٣/ ١٩٨٣.
- 20) ابن خاقان، الوزير الكاتب أبو نصر الفتح بن محمد بن عبيد الله بن خاقان بن عبد الله القيسي الإشبيلي المتوفى سنة ٥٢٥ ه / ١١٣٥ م، مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس، تحقيق : محمد علي شوابكة، دار النشر / مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة : الأولى.
- ٥٥) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد، ابن خلدون أبو زيد، ولي الدين المحضرمي الإشبيلي (المتوفى: ٨٠٨هـ)، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، المحقق: خليل شحادة، الناشر: دار الفكر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
- ٥٦) ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر ابن خلكان البرمكي الإربلي (المتوفى: ٦٨١هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر بيروت.
- ٥٧) ابن دُرَيْد، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي (المتوفى: ٣٢١هـ)، جمهرة اللغة، المحقق: رمزي منير بعلبكي، الناشر: دار العلم للملايين بيروت، الطبعة: الأولى، ٩٨٧م.
- ٥٨) ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي (المتوفى: ٩٥هه)، فضل علم السلف على الخلف، دراسة وتحقيق: أبي مصعب طلعت بن فؤاد الحلواني، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م.



- ٥٩) ابن رجب، عبد الرحمن بن أحمد بن رجب السلامي البغدادي ثم الدمشقي، أبو الفرج، زين الدين، الخشوع في الصلاة، المحقق: أحمد مصطفى قاسم الطهطاوي، الناشر: دار الفضيلة.
- 1٠) ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (المتوفى: ٢٣٠ه)، الطبقات الكبرى، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٦٨ م.
- (٦٦) ابن شاكر، محمد بن شاكر بن أحمد بن عبد الرحمن بن شاكر بن هارون بن شاكر الملقب بصلاح الدين (المتوفى: ٧٦٤هـ)، فوات الوفيات، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى.
- 77) ابن عادل، عمر بن علي ابو حفص الدمشقي الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، ط: الأولى، ١٤١٩ هـ ،بيروت / لبنان.
- 77) ابن عاشور، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (المتوفى : ١٣٩٣هـ)، التحرير والتنوير، الناشر: مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، الطبعة : الأولى، ٢٤٢٠هـ/٢٠٠٠م.
- 7٤) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٤٦هـ)، بهجة المجالس وأنس المجالس، المحقق: محمد مرسي الخولي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت، سنة الطباعة: ٢٠٠٨.
- (٦٥) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٦٣٤هـ)، أدب المجالسة وحمد اللسان وفضل البيان وذم العي وتعليم الإعراب، المحقق: سمير حلبي، الناشر: دار الصحابة للتراث طنطا، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩ ١٩٨٩.
- 77) ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: ٣٦هـ)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، المحقق: مصطفى بن أحمد العلوى و محمد عبد الكبير البكرى، الناشر: مؤسسة القرطبه.
- (٦٧) ابن عَبْدِ الحَكَم، عبد الله بن عبد الحكم بن أعين بن ليث بن رافع، أبو محمد المصري (المتوفى: ٢١٤هـ)، سيرة عمر بن عبد العزيز على ما رواه الإمام مالك بن أنس

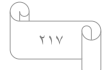


وأصحابه، المحقق: أحمد عبيد، الناشر: عالم الكتب - بيروت - لبنان، الطبعة: السادسة، عبد ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

- 7A) ابن عبد الهادي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عبد الهادي بن يوسف الدمشقي الحنبلي (المتوفى: ٧٤٤هـ)، العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، المحقق: محمد حامد الفقى، الناشر: دار الكاتب العربي بيروت.
- 79) ابن عجيبة، أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي الحسني الأنجري الفاسي الصوفي (المتوفى: ١٢٢٤هـ)، البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، تحقيق: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الدكتور حسن عباس زكى ط: ١٤١٩ هـ ، القاهرة.
- ٧٠) ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (المتوفى: ٥٧١هـ)، تاريخ دمشق، المحقق: عمرو بن غرامة العمروي، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، عام النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- (٧١) ابن عطية، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (المتوفى: ٤٢٥هـ)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، المحقق: عبد السلام عبد الشافي محمد، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى 1٤٢٢ ه.
- ٧٢) ابن عَمِيرة، أحمد بن يحيى بن أحمد بن عميرة، أبو جعفر الضبي (المتوفى: ٩٩هه)، بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، الناشر: دار الكاتب العربي القاهرة، عام النشر: ١٩٦٧ م.
- ٧٣) ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (المتوفى: ٣٩٥)، معجم مقاييس اللغة، المحقق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، عام النشر: ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٧٤) ابن فارِس، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، أبو الحسين (المتوفى: ٥٩هـ)، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، الناشر: محمد على بيضون، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.
- ٥٧) ابن فرحون، إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى: ٩٩هـ)، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق وتعليق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار التراث للطبع والنشر، القاهرة.



- ٧٦) ابن قاسم، عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي الحنبلي النجدي (المتوفى: ١٣٩٧هـ)، حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع، الطبعة: الأولى ١٣٩٧هـ.
- ٧٧) ابن قاضي شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر الأسدي الشهبي الدمشقي، تقي الدين ابن قاضي شهبة (المتوفى: ٨٥١هـ)، طبقات الشافعية، المحقق: د. الحافظ عبد العليم خان، (١٤٠٧)، دار النشر: عالم الكتب بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٧ هـ.
- ٧٨) ابن قُتَيْبَة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، غريب الحديث، المحقق: د. عبد الله الجبوري، الناشر: مطبعة العاني بغداد، الطبعة: الأولى، ١٣٩٧.
- ٧٩) ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (المتوفى: ٢٧٦هـ)، الشعر والشعراء، الناشر: دار الحديث، القاهرة، عام النشر: ١٤٢٣ هـ.
- ابن قدامة المقدسي، نجم الدین، أبو العباس، أحمد بن عبد الرحمن بن قدامة المقدسي (المتوفى: ٦٨٩هـ)، مُخْتتَصَرُ مِنْهَاجِ القَاصِدِینْ، قدم له: الأستاذ محمد أحمد دهمان، الناشر: مكتبَةُ دَار البَیَانْ، دمشق، عام النشر: ١٩٧٨ هـ ١٩٧٨ م.
- (٨١) ابن قدامة، أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي (المتوفى: ٦٢٠هـ)، المغني، الناشر: مكتبة القاهرة ، الطبعة: بدون طبعة، تاريخ النشر: ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
- (نسبة ابن قُطلُوبغا ابن ، أبو الفداء زين الدين أبو العدل قاسم بن قُطلُوبغا السودوني (نسبة اللي معتق أبيه سودون الشيخوني) الجمالي الحنفي (المتوفى: ٩٧٩هـ)، تاج التراجم، المحقق: محمد خير رمضان يوسف، الناشر: دار القلم دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤١٣ هـ ٩٩٢م.
- ۸۳) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۰۱هـ)، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، المحقق: محمد المعتصم بالله البغدادي، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٦ هـ ١٩٩٦م.
- ٨٤) ابن قيم، محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٥٧هـ)، الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء بالدلائل من الكتاب والسنة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت.



- ابن قيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ٥٧٥)، الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي أو الداء والدواء، الناشر: دار المعرفة
   المغرب، الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- (المتوفى: ٧٧٤هـ)، تفسير القرآن العظيم، المحقق: محمد حسين شمس الدين، الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٩ هـ.
- (۱۷) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ۷۷)، البداية والنهاية، المحقق: علي شيري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، الطبعة: الأولى ۱۶۰۸، هـ ۱۹۸۸ م.
- ۸۸) ابن ماجة ، وماجة اسم أبيه يزيد أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (المتوفى: ٣٧٧هـ)، سنن ابن ماجه، المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، الناشر: دار الرسالة العالمية، الطبعة: الأولى، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ۸۹) ابن مُفْلِح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن محمد ابن مفلح، أبو إسحاق، برهان الدين (المتوفى: ۸۸۸هـ)، المبدع في شرح المقتع، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ۱۶۱۸ هـ ۱۹۹۷ م.
- 9) ابن مُقْلِح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن محمد ابن مقلح، أبو إسحاق، برهان الدين (المتوفى: ٨٨٤ه)، المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد، المحقق: د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، الناشر: مكتبة الرشد الرياض السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- (٩١) ابن مفلح، محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي الحنبلي (المتوفى: ٣٦٧هـ)، الآداب الشرعية والمنح المرعية، الناشر: عالم الكتب.
- 9۲) ابن منظور، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (المتوفى: ۷۱۱هـ)، لسان العرب، الناشر: دار صادر بيروت، الطبعة: الثالثة ۱٤۱۶ هـ.

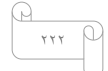


- 9۳) ابن ناصر، محمد المكيّ بن موسى بن محمد الناصري الدرعي، التيسير في أحاديث التفسير، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥ هـ المنان.
- 9٤) ابن نُقْطَة، محمد بن عبد الغني بن أبي بكر بن شجاع، أبو بكر، معين الدين، ابن نقطة الحنبلي البغدادي (المتوفى: ٦٢٩هـ)، إكمال الإكمال (تكملة لكتاب الإكمال لابن ماكولا)، المحقق: د. عبد القيوم عبد ريب النبي، الناشر: جامعة أم القرى مكة المكرمة، الطبعة: الأولى، ١٤١٠.
- ٩٥) ابن يونس، عبد الرحمن بن أحمد بن يونس الصدفي، أبو سعيد (المتوفى: ٣٤٧هـ)، تاريخ ابن يونس المصري، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ.
- 97) أبو البقاء، أبو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبري البغدادي محب الدين (المتوفى: ٦١٦هـ)، شرح ديوان المتنبي، المحقق: مصطفى السقا/إبراهيم الأبياري/عبد الحفيظ شلبي.
- ٩٧) أَبُو البَقاء، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي (المتوفى: عدنان درويش محمد المصرى، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، المحقق: عدنان درويش محمد المصرى، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٩٨) أبو الحسن الندوي، علي أبو الحسن بن عبد الحي بن فخر الدين الندوي (المتوفى: ١٤٢٠هـ)، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، الناشر: مكتبة الإيمان، المنصورة مصر.
- 99) أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٠٥٠هـ)، الأحكام السلطانية، الناشر: دار الحديث القاهرة.
- 10.) أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٥٠٠ه)، النكت والعيون، المحقق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان.
- 1.۱) أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي (المتوفى: ١٣٠٧هـ)، فتح البيان في مقاصد القرآن، عني بطبعه وقدّم له وراجعه: خادم العلم عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، الناشر: المَكتبة العصريَّة للطبَاعة والنَّشْر، صنيدًا بيروت، عام النشر: ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.

- 1٠٢) أَبُو الفِدَاء، عماد الدين إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد ابن عمر بن شاهنشاه بن أيوب، الملك المؤيد، صاحب حماة (المتوفى: ٧٣٢هـ)، المختصر في أخبار البشر، الناشر: المطبعة الحسينية المصرية، الطبعة: الأولى.
- 1.۳) أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفى: ٣٤٥هـ)، الفقيه و المتفقه، المحقق: أبو عبد الرحمن عادل بن يوسف الغرازي، الناشر: دار ابن الجوزى السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢١هـ.
- 105) أبو بكر الأنباري، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري (المتوفى: ٨٣٨هـ)، الزاهر في معاني كلمات الناس، المحقق: د. حاتم صالح الضامن، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ -١٩٩٢.
- 1٠٥) أبو بكر البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِرِدي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٨٥٥هـ)، السنن الكبرى، المحقق: محمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنات، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.
- 1.7) أبو بكر البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِرِدي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٨٥٤هـ)، المدخل إلى السنن الكبرى، المحقق: د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي، الناشر: دار الخلفاء للكتاب الإسلامي الكويت.
- 1٠٧) أَبُو بَكْر الزَّبِيدِي، محمد بن الحسن بن عبيد الله بن مذحج الزبيدي الأندلسي الإشبيلي، أبو بكر (المتوفى: ٣٧٩هـ)، طبقات النحويين واللغويين، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار المعارف، الطبعة: الثانية.
- 1٠٨) أبو جعفر الغرناطي، أحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي الغرناطي، أبو جعفر (المتوفى: ٨٠٨ه)، البرهان في تناسب سور القرآن، تحقيق: محمد شعباني، دار النشر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. المغرب، عام النشر: ١٤١٠ هـ ١٩٩٠ م.
- 1.9) أبو حاتم البُسْتي، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى: ٣٥٤هـ)، مشاهير علماء الأمصار وأعلام فقهاء الأقطار، حققه ووثقه وعلق عليه: مرزوق على ابراهيم، الناشر: دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع المنصورة، الطبعة: الأولى ١٤١١هـ ١٩٩١م.

- 11٠) أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، المستصفى من علم الأصول، دراسة وتحقيق: محمد بن سليمان الأشقر، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، الأولى، ٤١٧هـ/١٩٩٧م.
- (۱۱۱) أبو حيان الأندلسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي (المتوفى: ٥٤٥هـ) ، البحر المحيط في التفسير، المحقق: صدقي محمد جميل، الناشر: دار الفكر بيروت، الطبعة: ١٤٢٠ ه.
- 11۲) أبو حيان الأنداسي، محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأنداسي، (المتوفي ٤٥٠ه)، تحقة الأريب بما في القرآن من الغريب، تحقيق الدكتور جميل عبد الله عويضة، ١٤٣٠ه/ ٢٠٠٩م.
- ١١٣) أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٦٧٦هـ)، رياض الصالحين،
- 11٤) أبو زهرة، محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة (المتوفى: ١١٤)، زهرة التفاسير، دار النشر: دار الفكر العربي.
- (۱۱۰) أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (المتوفى: ۳۸۸ه)، معالم السنن، وهو شرح سنن أبي داود، الناشر: المطبعة العلمية حلب، الطبعة: الأولى ۱۳۵۱ هـ ۱۹۳۲ م.
- (۱۱٦) أبو عبد الله، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر بن حمد آل سعدي (المتوفى: ١٣٧٦هـ)، التوضيح والبيان لشجرة الإيمان.
- (۱۱۷) أَبُو عُبَيد البَكْري، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري الأندلسي (المتوفى: ٤٨٧هـ)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، الناشر: عالم الكتب، بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٣ هـ.
- 11۸) أبُو عُبَيْد، أبو عُبيد القاسم بن سلام بن عبد الله الهروي البغدادي (المتوفى: ٢٢٤هـ)، غريب الحديث، المحقق: د. محمد عبد المعيد خان، الناشر: مطبعة دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، الطبعة: الأولى، ١٣٨٤ هـ ١٩٦٤ م.
- 119) أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد بن عثمان بن عمر أبو عمرو الداني (المتوفى: ٤٤٤هـ)، البيان في عدّ آي القرآن، المحقق: غانم قدوري الحمد، الناشر: مركز المخطوطات والتراث الكويت.

- 1۲۰) أبو عيسى محمد بن سورة الترمذي صاحب السنن ولد سنة: ۲۰۹ هـ وتوفي سنة: ۲۷۹ هـ، مختصر الشمائل المحمدية، اختصره وحققه محمد ناصر الدين الألباني، المكتبة الإسلامية، عمان الأردن.
- (۱۲۱) أَبُو فِرَاس، الحارث بن سعيد بن حمدان التغلبي الربعي، أَبُو فِرَاس الحَمْدَاني، ديوان البي فراس الحمداني، المحقق: خليل الدويهي، الناشر: دار الكتاب العربي، سنة النشر: 1818 199٤.
- 1۲۲) أَبُو نُعَيم، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (المتوفى: ٤٣٠هـ)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الناشر: السعادة بجوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م.
- (۱۲۳) أبو نعيم، أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (المتوفى: ٤٣٠ه)، تاريخ أصبهان أخبار أصبهان، المحقق: سيد كسروي حسن، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٠ هـ-١٩٩٠م.
- 17٤) أبو هِلَل العَسْكَرِي، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، الفروق اللغوية، حققه وعلق عليه: محمد إبراهيم سليم، الناشر: دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة مصر.
- 1۲0) أبو هلال العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (المتوفى: نحو ٣٩٥هـ)، الوجوه والنظائر، حققه وعلق عليه: محمد عثمان، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م.
- (۱۲۲) أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲۶۱هـ)، الزهد، وضع حواشيه: محمد عبد السلام شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ۱۶۲۰ هـ ۱۹۹۹ م.
- 1۲۷) أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲٤۱هـ)، مسند الإمام أحمد بن حنبل، المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرون، إشراف: د عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ۱٤۲۱ هـ ۲۰۰۱ م.
- 1۲۸) أحمد محمد أحمد أبو طه، الزكاة وأثرها الاقتصادي والاجتماعي في معالجة التضخم النقدي وإعادة توزيع الدخل دراسة تأصيلية من منظور الاقتصاد الإسلامي، كلية الشريعة والقانون جامعة الأزهر.



- 1۲۹) أحمد مختار عبد الحميد عمر (المتوفى: ١٤٢٤هـ) بمساعدة فريق عمل، معجم اللغة العربية المعاصرة، الناشر: عالم الكتب، الطبعة: الأولى، ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨ م.
- 1٣٠) الأزهري، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (المتوفى: ٣٧٠هـ)، تهذيب اللغة، المحقق: محمد عوض مرعب، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١م.
- ۱۳۱) الأسفراييني، عبد القاهر بن طاهر بن محمد بن عبد الله البغدادي التميمي الأسفراييني، أبو منصور (المتوفى: ۲۹هه)، الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية، الناشر: دار الآفاق الجديدة بيروت، الطبعة: الثانية، ۱۹۷۷.
- 1٣٢) الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: ٧٧٢هـ)، طبقات الشافعية، تحقيق: كمال يوسف الحوت، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى ٢٠٠٢م.
- 1٣٣) الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: ٧٧٧هـ)، طبقات الشافعية، تحقيق: كمال يوسف الحوت، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى ٢٠٠٢م.
- 1٣٤) الأصفهاني، أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، تحقيق: سمير جابر، الناشر: دار الفكر بيروت، الطبعة الثانية.
- ١٣٥) الألباني، محمد ناصر الدين الألباني، السلسلة الصحيحة، الناشر: مكتبة المعارف الرياض.
- 1۳٦) الألباني، صحيح الأدب المفرد للإمام البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (المتوفى: ٢٥٦هـ)، حقق أحاديثه وعلق عليه: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: دار الصديق للنشر والتوزيع، الطبعة: الرابعة، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م.
- ۱۳۷) الألباني، محمد ناصر الدين الألباني (المتوفى: ۱٤۲۰هـ)، صحيح أبي داود، الناشر عراس النشر والتوزيع، الكويت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ۱۳۸) الألباني، محمد ناصر الدين الألباني ، صحيح الجامع الصغير وزيادته، دار النشر: المكتب الإسلامي، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م.

- 1٣٩) إلكيا الهراسي، علي بن محمد بن علي، أبو الحسن الطبري، الملقب بعماد الدين، المعروف بالكيا الهراسي الشافعي (المتوفى: ٤٠٥هـ)، أحكام القرآن، المحقق: موسى محمد على وعزة عبد عطية، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٥ هـ.
- 1٤٠) الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى: ١٢٧٠هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، المحقق: على عبد الباري عطية، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥ ه.
- 1٤١) الآلوسي، نعمان بن محمود بن عبد الله، أبو البركات خير الدين، الآلوسي (المتوفى: ١٣١٧هـ)، جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، قدم له: علي السيد صبح المدني رحمه الله -، الناشر: مطبعة المدنى، عام النشر: ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م.
- 1٤٢) الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني، الكحلاني ثم الصنعاني، أبو إبراهيم، عز الدين، المعروف كأسلافه بالأمير (المتوفى: ١١٨٢هـ)، سبل السلام، الناشر: دار الحديث.
- 1٤٣) الأنباري، عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله الأنصاري، أبو البركات، كمال الدين الأنباري (المتوفى: ٧٧٥هـ)، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، المحقق: إبراهيم السامرائي، الناشر: مكتبة المنار، الزرقاء الأردن، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م.
- ١٤٤) البَابِرْتي، محمد بن محمد بن محمود، أكمل الدين أبو عبد الله ابن الشيخ شمس الدين ابن الشيخ جمال الدين الرومي البابرتي (المتوفى: ٧٨٦هـ)، العناية شرح الهداية، الناشر: دار الفكر.
- 1٤٥) البَاخَرْزي، علي بن الحسن بن علي بن أبي الطيب الباخرزي، أبو الحسن (المتوفى: ٧٦هـ)، دمية القصر وعصرة أهل العصر، الناشر: دار الجيل، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ.
- 1٤٦) البخاري، محمد بن إبراهيم بن إسماعيل أبو عبدالله الجعفي، التاريخ الصغير، تحقيق : محمود إبراهيم زايد، الناشر : دار الوعي ، مكتبة دار التراث حلب ، القاهرة، الطبعة الأولى ، ١٩٧٧ ١٩٧٧.
- ١٤٧) البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، المحقق: محمد زهير بن



ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ه.

1٤٨) البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله (المتوفى: ٢٥٦هـ)، التاريخ الكبير، الطبعة: دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد – الدكن طبع تحت مراقبة: محمد عبد المعيد خان.

1٤٩) بدر الدين أبو عبد الله، محمد بن إبراهيم بن سعد الله، ابن جماعة الكناني، المتوفى سنة ٧٣٣ه ، تَذْكِرَةُ السَّامِع والمُتَكَلِّم في أَدَب العَالِم والمُتَعَلِّم، مكتبة مشكاة الإسلامية.

10٠) بدر الدين العَيْني، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابى الحنفى بدر الدين العينى (المتوفى: ٨٥٥ه)، البناية شرح الهداية، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ – ٢٠٠٠ م.

101) البزار، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (المتوفى: ٢٩٢هـ)، مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، المحقق: محفوظ الرحمن زين الله، (حقق الأجزاء من ١ إلى ٩)، وعادل بن سعد (حقق الأجزاء من ١٠ إلى ١٠)، وآخرون، الناشر: مكتبة العلوم والحكم – المدينة المنورة، الطبعة: الأولى.

10۲) البغوي، محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفى: ٢٥٥هـ)، شرح السنة، تحقيق: شعيب الأرنؤوط-محمد زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي - دمشق، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.

١٥٣) بن تغري بردي، يوسف بن تغري بردي بن عبد الله الظاهري الحنفي، أبو المحاسن، جمال الدين (المتوفى: ٨٧٤هـ)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، الناشر: وزارة الثقافة والإرشاد القومى، دار الكتب، مصر.

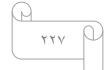
10٤) بن سيده، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي [ت: ٤٥٨ه]، المحكم والمحيط الأعظم، المحقق: عبد الحميد هنداوي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.

100) البيانوني، أحمد عز الدين البيانوني، من محاسن الاسلام، دار النشر، دار السلام، الطبعة الأولى، 15.0 ١٩٨٥ .

- 107) البيضاوي، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، (المتوفى: ٦٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي بيروت ، الطبعة: الأولى ١٤١٨ هـ.
- (المتوفى: البَيْطار، عبد الرزاق بن حسن بن إبراهيم البيطار الميداني الدمشقي (المتوفى: ١٥٧ه)، حلية البشر في تاريخ القرن الثالث عشر، حققه ونسقه وعلق عليه حفيده: محمد بهجة البيطار من أعضاء مجمع اللغة العربية، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- 10۸) البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٤٥٨)، شعب الإيمان، حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوي، الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣.
- 109) البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى: ٤٥٨هـ)، دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى ١٤٠٥ هـ.
- 17٠) التبريزي، محمد بن عبد الله الخطيب العمري، أبو عبد الله، ولي الدين، التبريزي (المتوفى: ٧٤١ه)، مشكاة المصابيح، المحقق: محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٩٨٥.
- (۱۲۱) الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى (المتوفى: ۲۷۹هـ)، الجامع الكبير سنن الترمذي، المحقق: بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، سنة النشر: ۱۹۹۸م.
- 17۲) التلمساني، شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني (المتوفى: ١٠٤١هـ)، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار صادر بيروت لبنان.
- 17۳) التويجري، محمد بن إبراهيم بن عبد الله التويجري، موسوعة فقه القلوب، الناشر: بيت الأفكار الدولية.



- 175) الثعالبي، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي (المتوفى: ٥٧٥هـ)، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، المحقق: الشيخ محمد علي معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٨ ه.
- 170) الثعالبي، عبد الملك بن محمد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبي (المتوفى: ٢٦هـ)، يتمة الدهر في محاسن أهل العصر، المحقق: د. مفيد محمد قمحية، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت/لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣هـ ١٤٨٣م.
- 177) الثعلبي، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (المتوفى: ٤٢٧هـ)، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق: الأستاذ نظير الساعدي، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى ١٤٢٢، هـ ٢٠٠٢م.
- 17۷) الجديع، عبد الله بن يوسف بن عيسى بن يعقوب اليعقوب الجديع العنزي، المقدمات الأساسية في علوم القرآن، الناشر: مركز البحوث الإسلامية ليدز بريطانيا، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١ م.
- 17۸) الجرجاني، أبو أحمد بن عدي الجرجاني (المتوفى: ٣٦٥هـ)، الكامل في ضعفاء الرجال، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود علي محمد معوض، شارك في تحقيقه: عبد الفتاح أبو سنة، الناشر: الكتب العلمية بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٨ه ١٩٩٧م.
- 179) الجرجاني، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني (المتوفى: ١٦٩هـ)، التعريفات، المحقق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، الطبعة: الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 1۷۰) الجصاص، أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (المتوفى: ۳۷۰هـ)، أحكام القرآن، المحقق: محمد صادق القمحاوي عضو لجنة مراجعة المصاحف بالأزهر الشريف، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، تاريخ الطبع: ١٤٠٥ هـ.
- ۱۷۱) الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي (المتوفى: ٣٩٣هـ)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الناشر: دار العلم للملايين بيروت، الطبعة: الرابعة ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م.
- 1۷۲) الحاج القناوي، شيث بن إبراهيم بن محمد بن حيدرة، أبو الحسن القفطي، ضياء الدين المعروف بابن الحاج القناوي (المتوفى: ٩٨٥هـ)، حز الغلاصم في إفحام المخاصم عند جريان



- النظر في أحكام القدر، المحقق: عبد الله عمر البارودي، الناشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروتب، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥.
- 1۷۳) الحاج خليفة، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبي القسطنطيني المشهور باسم حاجي خليفة أو الحاج خليفة (المتوفى: ١٠٦٧هـ)، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، الناشر: مكتبة المثنى، تاريخ النشر: ١٩٤١م.
- 1۷٤) الحافظ الحكمي، حافظ بن أحمد بن علي الحكمي (المتوفى: ١٣٧٧هـ)، معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، المحقق: عمر بن محمود أبو عمر، الناشر: دار ابن القيم الدمام، الطبعة: الأولى، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- 1٧٥) الحافظ العراقي، أبو الفضل زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن بن أبي بكر بن إبراهيم العراقي (المتوفى: ٨٠٦هـ)، المغني عن حمل الأسفار في الأسفار، في تخريج ما في الإحياء من الأخبار، الناشر: دار ابن حزم، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
- 1۷٦) الحاكم: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبي الطهماني النيسابوري المعروف بابن البيع، المستدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، ط: الأولى، ١٤١١ ١٩٩٠، بيروت.
- ۱۷۷) الحجاوي، شرف الدين موسى بن أحمد بن موسى أبو النجا الحجاوي (المتوفى: ٩٦٠هـ)، الإقتاع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، المحقق: عبد اللطيف محمد موسى السبكي، الناشر: دار المعرفة بيروت لبنان.
- ۱۷۸) الحَرْبي، إبراهيم بن إسحاق الحربي أبو إسحاق[۱۹۸ ۲۸۰]، غريب الحديث، المحقق: د. سليمان إبراهيم محمد العايد، الناشر: جامعة أم القرى مكة المكرمة، الطبعة: الأولى، ۱٤۰٥.
- ۱۷۹) حسام الدين بن موسى محمد بن عفانة، يسألونك عن الزكاة، الناشر: لجنة زكاة القدس، فلسطين، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م.
- ۱۸۰) الحَطَّاب، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الرحمن الطرابلسي المغربي، المعروف بالحطاب الرُّعيني المالكي (المتوفى: ١٥٠هـ)، مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، الناشر: دار الفكر، الطبعة: الثالثة، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.



- 1۸۱) الحَمِيدي، محمد بن فتوح بن عبد الله بن فتوح بن حميد الأزدي الميورقي الحَمِيدي أبو عبد الله بن أبي نصر (المتوفى: ٤٨٨هه)، جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، الناشر: الدار المصرية للتأليف والنشر القاهرة، عام النشر: ١٩٦٦ م.
  - ١٨٢) خالد بن عثمان السبت، سلسلة الإعجاز العلمي والعددي في الميزان.
- (المتوفى: ٣٢٧ه)، المنتقى من كتاب مكارم الأخلاق ومعاليها ومحمود طرائقها، انتفاء: أبو طاهر أحمد بن محمد السلفي الأصبهاني، تحقيق: محمد مطيع الحافظ، وغزوة بدير، الناشر: دار الفكر دمشق سورية، سنة النشر: ١٤٠٦ ه.
- 1۸٤) الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (المتوفى: ٣٨٨هـ)، غريب الحديث، المحقق: عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، وخرج أحاديثه: عبد القيوم عبد رب النبي، الناشر: دار الفكر، الطبعة: ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ۱۸۰) الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفى: ٣٦٤هـ)، المنتخب من كتاب الزهد والرقائق، المحقق: د. عامر حسن صبري، الناشر: دار البشائر الإسلامية بيروت / لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ۱۸٦) الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفى: ٣٦٤هـ)، تاريخ بغداد، المحقق: الدكتور بشار عواد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٢هـ ٢٠٠٢م.
  - ١٨٧) الخطيب، عبد الكريم يونس ، التفسير القرآني للقرآن، دار الفكر العربي القاهرة.
- (۱۸۸) خليفة بن خياط، أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (المتوفى: ۲٤٠هـ)، طبقات خليفة بن خياط، المحقق: د سهيل زكار، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، سنة النشر: ۱٤١٤ هـ ۱۹۹۳ م.
- ۱۸۹) الخليل الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ۱۷۰هـ)، كتاب العين، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، الناشر: دار ومكتبة الهلال.
- ۱۹۰) الدار قطني ، أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي بن مسعود بن النعمان بن دينار البغدادي الدارقطني (المتوفى: ۳۸۰هـ)، سنن الدارقطني، حققه وضبط نصه وعلق



عليه: شعيب الارنؤوط، حسن عبد المنعم شلبي، وآخرون، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٤ م.

- 191) الدارمي، أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بَهرام بن عبد الصمد الدارمي، التميمي السمرقندي (المتوفى: ٢٥٥هـ)، مسند الدارمي المعروف بـ (سنن الدارمي)، تحقيق: حسين سليم أسد الداراني، الناشر: دار المغني للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٢ هـ ٢٠٠٠ م.
- 19۲) الدرر السنية في الأجوبة النجدية، المؤلف: علماء نجد الأعلام، المحقق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، الطبعة: السادسة، ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.
- 19۳) الدسوقي، محمد عرفه الدسوقي، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، تحقيق محمد عليش، الناشر دار الفكر، مكان النشر بيروت.
- 19٤) الدولابي الرازي، أبو بِشْر محمد بن أحمد بن حماد بن س، عيد بن مسلم الأنصاري الدولابي الرازي (المتوفى: ٣١٠هـ)، الكنى والأسماء، المحقق: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، الناشر: دار ابن حزم بيروت/ لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠م.
- 190) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨ه)، تذكرة الحفاظ، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت-لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١ه- ١٩٩٨م.
- 197) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، سير أعلام النبلاء، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر: مؤسسة الرس الة، الطبعة: الثالثة، ١٤٠٥ هـ/ ١٩٨٥ م.
- 19۷) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ)، المنتقى من منهاج الاعتدال في نقض كلام أهل الرفض والاعتزال، المحقق: محب الدين الخطيب.
- 19۸) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨هـ) ، تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، المحقق: الدكتور بشار عوّاد معروف، الناشر: دار الغرب الإسلامي، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣م.

- 199) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايْماز الذهبي (المتوفى: ٧٤٨ه)، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: علي محمد البجاوي، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٣٨٢ هـ ١٩٦٣ م.
- (۲۰۰) الذهبي، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْماز الذهبي (المتوفى : ۷۶۸هـ)، الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، الطبعة الاولى ١٤١٣ ١٤١٨ السعودية جدة.
- (۲۰۱) الرازي، الإمام العالم العلامة والحبر البحر الفهامة فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، مفاتيح الغيب، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢١هـ ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى.
- (۲۰۲) الرازي، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (المتوفى: ٢٦٦ه)، مختار الصحاح، المحقق: يوسف الشيخ محمد، الناشر: المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، الطبعة: الخامسة، ١٤٢٠ه / ١٩٩٩م.
- ۲۰۳) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (المتوفى: ۲۰۰۸)، الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق: د. أبو اليزيد أبو زيد العجمي، دار النشر: دار السلام القاهرة، عام النشر: ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م.
- ۲۰۶) الزحیلی، وهبة بن مصطفی الزحیلی، التفسیر المنیر فی العقیدة والشریعة والمنهج، الموضوع، فقهی و تحلیلی، الناشر: دار الفکر المعاصر، مکان الطبع: بیروت دمشق.
- 7٠٥) الزركشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (المتوفى: ٧٩٤هـ)، البرهان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم الطبعة: الأولى، ١٣٧٦هـ هـ ١٩٥٧م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابى الحلبى وشركائه.
- 7٠٦) الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (المتوفى: ١٣٩٦هـ)، الأعلام، الناشر: دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر أيار / مايو ٢٠٠٢م.
- ۲۰۷) الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (المتوفى: ٥٣٨هـ)، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، الناشر: دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة: الثالثة ١٤٠ البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر

البقاعي (المتوفى: ٨٨٥هـ)، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، الناشر: دار الكتاب الإسلامي، القاهرة ٧ هـ.

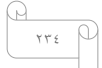
- ٢٠٨) الزنداني، عبد المجيد بن عزيز الزنداني، تأصيل الإعجاز العلمي في القرآن والسنة.
- 7.9) الزهراني، أبو ياسر محمد بن مطر بن عثمان آل مطر الزهراني (المتوفى: ٢٠٩هـ)، صفحات مشرقة من حياة السلف، سفيان بن سعيد الثوري، الناشر: دار الخضيري، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية.
- ٠١٠) السامرائي، فاضل بن صالح بن مهدي بن خليل البدري السامرائي، لمسات بيانية، أعده للشاملة: أبو عبد المعز.
- (۲۱۱) السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي (المتوفى: ۷۷۱هـ)، طبقات الشافعية الكبرى، المحقق: د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ۱٤۱۳هـ.
- ۲۱۲) السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ۹۰۲هـ)، الضوع اللامع لأهل القرن التاسع، الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة بيروت.
- ۲۱۳) السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ۹۰۲هـ)، الضوع اللامع لأهل القرن التاسع، الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة بيروت.
- ۲۱۶) السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي (المتوفى: ۹۰۲ه)، فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، المحقق: علي حسين علي، الناشر: مكتبة السنة مصر، الطبعة: الأولى، ۱٤۲٤هـ / ٢٠٠٣م.
- ٢١٥) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى . -٢٠٠٠ م ١٤٢٠هـ.
- ٢١٦) سعيد بن علي بن وهف القحطاني، الغفلة مفهومها، وخطرها، وعلاماتها، وأسبابها، وعلاجها، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض.



- ۲۱۷) سعيد بن علي بن وهف القحطاني، في رسالة القيمة، الخشوع في الصلاة في ضوء الكتاب والسنة مفهوم، وفروق، وفضائل، وعلم، وعمل، وفوائد، وأسباب، وآداب، وأحكام، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض.
- ٨١٨) سعيد بن علي بن وهف القحطاني، منزلة الصلاة في الإسلام المفهوم، والحكم، والمنزلة، والخصائص، وحكم الترك، والفضائل في ضوع الكتاب والسنة، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض.
- 119) السفاريني، محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، تحقيق: محمد عبد العزيز الخالدي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م، الطبعة: الثانية.
- ٢٢٠) سفر الحوالي، سفر بن عبد الرحمن الحوالي، دروس للشيخ سفر الحوالي، مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية.
- (۲۲۱) السُّلَمي، محمد بن الحسين بن محمد بن موسى بن خالد بن سالم النيسابوري، أبو عبد الرحمن السلمي (المتوفى: ۲۱۶هـ)، طبقات الصوفية، المحقق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ۲۱۹هـ ۱۹۹۸م.
- ۲۲۲) سليم الباباني، إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ۱۳۹۹هه)، إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون، عنى بتصحيحه وطبعه على نسخة المؤلف: محمد شرف الدين بالتقايا رئيس أمور الدين، والمعلم رفعت بيلكه الكليسى، الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان.
- (۲۲۳) السمعاني، عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني المروزي، أبو سعد (المتوفى: ۲۲۰هـ)، الأنساب، المحقق: عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني وغيره، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الطبعة: الأولى، ۱۳۸۲ هـ ۱۹۲۲ م.
- ۲۲٤) السندي، محمد بن عبد الهادي التتوي، أبو الحسن، نور الدين السندي (المتوفى: ۱۲۸)، حاشية السندي على سنن ابن ماجه = كفاية الحاجة في شرح سنن ابن ماجه، الناشر: دار الجيل بيروت، بدون طبعة، الطبعة الثانية.
- 7۲٥) السندي، نور الدين بن عبدالهادي أبو الحسن السندي، (المتوفى: ١١٣٨هـ)، حاشية السندي على النسائي، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة الثانية، ١٤٠٦ ١٩٨٦.



- ٢٢٦) سيد قطب، في ظلال القرآن، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه، علي بن نايف الشحود.
- ۲۲۷) السّرافي، الحسن بن عبد الله بن المرزبان السيرافي، أبو سعيد (المتوفى: ٨٣٦٨)، أخبار النحويين البصريين، المحقق: طه محمد الزيني، ومحمد عبد المنعم خفاجي المدرسين بالأزهر الشريف، الناشر: مصطفى البابي الحلبي، الطبعة: ١٣٧٣ هـ ١٩٦٦ م. ٢٢٨) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ١٩١١هـ)، طبقات الحفاظ، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٣.
- (۱۲۲۹) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ۹۱۱هـ)، حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه مصر، الطبعة: الأولى ۱۳۸۷ هـ ١٩٦٧ م.
- ٢٣٠) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، الإتقان في علوم القرآن، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: ١٩٧٤ه/ ١٩٧٤م.
- ٢٣١) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، أسرار ترتيب القرآن، الناشر: دار الفضيلة للنشر والتوزيع.
- ٢٣٢) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: المكتبة العصرية لبنان / صيدا.
- ٢٣٣) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، ذيل طبقات الحفاظ، المحقق: الشيخ زكريا عميرات، الناشر: دار الكتب العلمية.
- ٢٣٤) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١ه)، معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، المحقق: أ. د محمد إبراهيم عبادة، الناشر: مكتبة الآداب القاهرة / مصر، الطبعة: الأولى، ٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ٢٣٥) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، (المتوفى: ٩١١هـ)، الدر المنثور، الناشر: دار الفكر بيروت.



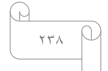
- ٢٣٦) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: ٩١١هـ)، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، حققه: أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي، الناشر: دار طيبة.
- ٢٣٧) الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: ٩٧٩ه)، الموافقات، المحقق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، الناشر: دار ابن عفان، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٧ه/ ١٩٩٧م.
- ٢٣٨) الشربيني، شمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي (المتوفى: ٩٧٧هـ)، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٢٣٩) الشعراوي، للداعية الشيخ محمد متولي الشعراوي رحمه الله، الآيا ت الكونية ودلالتها على وجود الله تعالى، أشرف عليه واعتنى به: أحمد الزغبي.
- ٠٤٠) الشعراوي، محمد متولي الشعراوي (المتوفى: ١٨١٨هـ)، تفسير الشعراوي الخواطر، الناشر: مطابع أخبار اليوم.
- (۲٤١) الشنقيطي،: محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي (المتوفى: ١٣٩٣هـ)، أضواء البيان في إيضاح القرآن، الناشر: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان، عام النشر: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٢٤٢) الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ٥٠١هـ)، البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، الناشر: دار المعرفة بيروت.
- 7٤٣) الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني (المتوفى: ٥٠١ه)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١٤ هـ.
- ٥٤٠) الشيرازي، أبو اسحاق إبراهيم بن علي الشيرازي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، طبقات الفقهاء، هذبه: محمد بن مكرم ابن منظور (المتوفى: ٢١١هـ)، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الرائد العربي، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٩٧٠.

- ٢٤٦) الصابوني، محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، الناشر: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.
- ٢٤٧) صِدِّيق حَسَن خانْ، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي ابن لطف الله المحسيني البخاري القِنَّوجي (المتوفى: ١٣٠٧هـ)، الروضة الندية شرح الدرر البهية ، الناشر: دار المعرفة.
- 7٤٨) صديق حسن خان، صديق حسن خان القنوجي البخاري، نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، تحقيق: محمد حسن إسماعيل أحمد فريد المزيدي، دار النشر: دار الكتب العلمية تاريخ النشر: ٣٠/ ٢٠٠٣/٠١.
- 9٤٢) الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى: ٧٦٤هـ)، نكث الهميان في نكت العميان، علق عليه ووضع حواشيه: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧ م.
- ٢٥٠) الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (المتوفى: ٢٧٤هـ)، الوافي بالوفيات، المحقق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، الناشر: دار إحياء التراث بيروت، عام النشر: ٢٤٠هـ ٢٠٠٠م.
  - ٢٥١) صلاح الصاوي، الوجيز في فقه الزكاة، الناشر، دار الإعلام الدولي.
- ۲۰۲) الصيرفيني، تقي الدين أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الصيرفيني سنة الولادة ٥٨٢هـ/ سنة الوفاة ١٤١هـ، المنتخب من كتاب السياق لتاريخ نيسابور، تحقيق : خالد حيدر، الناشر : دار الفكر للطباعة والنشر التوزيع، سنة النشر : ١٤١٤هـ.
- 70٣) الضياء المقدسي، ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (المتوفى: 3٤٣هـ)، الأحاديث المختارة أو المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما، دراسة وتحقيق: معالي الأستاذ الدكتور عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، الناشر: دار خضر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٠هـ م.
- ٢٥٤) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠ه)، المعجم الكبير، المحقق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، دار النشر: مكتبة ابن تيمية القاهرة، الطبعة: الثانية.

- (۲۰۵) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠ه)، المعجم الأوسط، المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد ، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، الناشر: دار الحرمين القاهرة.
- ٢٥٦) الطبراني، سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الشامي، أبو القاسم الطبراني (المتوفى: ٣٦٠ه)، المعجم الأوسط، ، المحقق: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، الناشر: دار الحرمين القاهرة.
- (۲۵۷) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ۳۱۰هـ)، جامع البيان في تأويل القرآن، المحقق: أحمد محمد شاكر، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ۱٤۲۰ هـ ۲۰۰۰ م.
- ۲۰۸) الطبري، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ۳۱۰هـ)، تاريخ الطبري تاريخ الرسل والملوك، الناشر: دار التراث بيروت، الطبعة: الثانية ۱۳۸۷ ه.
- ٢٥٩) الطحاوي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى: ٣٢١هـ)، شرح مشكل الآثار، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ١٤١٥ هـ، ١٤٩٤ م.
- 77٠) طنطاوي، محمد سيد طنطاوي، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة، الطبعة: الأولى.
- القصيم، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، تقديم: معالي مدير جامعة الإمام محمد بن سعود القصيم، الزكاة وتطبيقاتها المعاصرة، تقديم: معالي مدير جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، د. عبد الله عز العرب فؤاد، الزكاة في ضوء رؤية معاصرة ن عبد المحسن التركي. ٢٦٢) طيب طيبي، إشراف الأستاذ الدكتور، الطيب دازدي، للسنة الجامعية ٢١١٦ ٢١١١، إطروحة لنيل درجة الدكتوراة موسومة به مساهمة الزكاة في علاج ظاهرة الفقر في الدول. ٢٦٣) عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر، زيادة الإيمان ونقصانه وحكم الاستثناء فيه، الناشر: مكتبة دار القلم والكتاب، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى

1131ه/ 1991م.

- ٢٦٤) عبد القادر القرشي، عبد القادر بن محمد بن نصر الله القرشي، أبو محمد، محيي الدين الحنفي (المتوفى: ٧٧٥هـ)، الجواهر المضية في طبقات الحنفية، الناشر: مير محمد كتب خانه كراتشي.
- 770) عبدالله بن المبارك، ديوان الإمام عبدالله بن المبارك، المتوفى سنة ١٨١ هجرية، شبكة مجاهد مسلم الإسلامية الدعوية، تحقيق: سعد كريم الفقي، دار اليقين للنشر والتوزيع مصر المنصورة.
- ۲۶۲) العثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين (المتوفى: ۱۲۲۱هـ)، الشرح الممتع على زاد المستقنع، الطبعة: الأولى ، ۱۲۲۲ ۱۲۲۸ ه.
- ۲٦٧) العجلى، أبو الحسن أحمد بن عبد الله بن صالح العجلى الكوفى (المتوفى: ٢٦١هـ)، تاريخ الثقات، الناشر: دار الباز، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ-١٩٨٤م.
- (۲٦٨) العظيم آبادي، محمد أشرف بن أمير بن علي بن حيدر، أبو عبد الرحمن، شرف الحق، الصديقي، العظيم آبادي (المتوفى: ١٣٢٩هـ)، عون المعبود شرح سنن أبي داود، ومعه حاشية ابن القيم: تهذيب سنن أبي داود وإيضاح علله ومشكلاته، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٥ه.
- ٢٦٩) على الطاهر شرف الدين، التواؤم بين آيات الله القرآنية وآياته الكونية، المحرّم 1٤٣٠هـ يناير ٢٠٠٩م.
- (۲۷۰) العمراني، يحيى بن أبي الخير العمراني، الانتصار في الرد على المعتزلة القدرية الأشرار، تحقيق سعود بن عبد العزيز الخلف، الناشر أضواء السلف، سنة النشر ١٩٩٩م، مكان النشر الرياض.
- ٢٧١) الغِبْرِيني، أحمد بن أحمد بن عبد الله بن محمد، أبو العباس الغِبْرِيني (المتوفى: ٤٧١ه)، عنوان الدّراية فيمن عُرف من العلماء في المائة السّابعة ببجاية، حققه وعلق عليه: عادل نويهض، الناشر: منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٧٩ م.
- ٢٧٢) الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (المتوفى: ٥٠٥هـ)، إحياء علوم الدين، الناشر: دار المعرفة بيروت.
- (المتوفى: ١٠٦١هـ)، الكواكب السائرة بخري المتوفى: ١٠٦١هـ)، الكواكب السائرة بأعيان المئة العاشرة، المحقق: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.



- ٢٧٤) غلوش، أحمد أحمد غلوش، دعوة الرسل عليهم السلام، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- (۲۷۵) فتاوى إسلامية، لأصحاب الفضيلة العلماء، سماحة الشيخ: عبد العزيز بن عبد الله بن باز (المتوفى: ۲۲۰هـ)، فضيلة الشيخ: محمد بن صالح بن محمد العثيمين (المتوفى: ۲۲۱هـ)، فضيلة الشيخ: عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين (المتوفى: ۲۳۰هـ، إضافة إلى اللجنة الدائمة، وقرارات المجمع الفقهي، المؤلف (جمع وترتيب): محمد بن عبد العزيز بن عبد الله المسند، الناشر: دار الوطن للنشر، الرياض.
  - ٢٧٦) فتاوى الشبكة الإسلامية معدلة، بإشراف د.عبدالله الفقيه.
- (٢٧٧) فتاوى اللجنة الدائمة المجموعة الأولى، جمع وترتيب: أحمد بن عبد الرزاق الدويش، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء الإدارة العامة للطبع الرياض.
- ۲۷۸) الفسوي، يعقوب بن سفيان بن جوان الفارسي الفسوي، أبو يوسف (المتوفى: ۲۷۷هـ)، المعرفة والتاريخ، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ۱٤۰۱ هـ ۱۹۸۱ م.
- 7۷۹) فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي، دراسات في علوم القرآن الكريم، الناشر: حقوق الطبع محفوظة للمؤلف، الطبعة: الثانية عشرة ٢٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، المحقق: محمد على النجار الناشر: المجلس الأعلى للشئون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة.
- ۲۸۱) الفيروزأبادي، محمد بن يعقوب الفيروزأبادي، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة، تحقيق : محمد المصري، دار النشر / جمعية إحياء التراث الإسلامي الكويت ١٤٠٧، الطبعة : الأولى.
- ۲۸۲) الفيومي، أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو ٧٧٠هـ)، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الناشر: المكتبة العلمية بيروت.
- ۲۸۳) القاسمي، محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي (المتوفى: ۱۳۳۲ه)، محاسن التأويل، المحقق: محمد باسل عيون السود، الناشر: دار الكتب العلميه بيروت، الطبعة: الأولى ۱٤۱۸ ه.

- ٢٨٤) القحطاني، د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، الزكاة في الإسلام في ضوع الكتاب والسنة مفهوم، ومنزلة، وحِكم، وفوائد، وأحكام، وشروط، ومسائل، الناشر: مركز الدعوة والإرشاد بالقصب، الطبعة: الثالثة، ١٤٣١ هـ ٢٠١٠ م.
- ٥٨٥) القحطاني، د. سعيد بن علي بن وهف القحطاني، منزلة الزكاة في الإسلام مفهوم، ومنزلة، وحِكَم، وأحكام، وفوائد، وشروط، ومسائل في ضوع الكتاب والسنة، الناشر: مطبعة سفير، الرياض، توزيع: مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان، الرياض.
- ۲۸۲) القرافي، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى: ٦٨٤هـ)، الذخيرة، المحقق: محمد حجي، و سعيد أعراب، وآخرون، الناشر: دار الغرب الإسلامي بيروت، الطبعة: الأولى، ١٩٩٤ م.
- ۲۸۷) القرضاوي، ، دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية وشروط نجاحها، تاريخ الإنشاء: ۲۲ نوفمبر ۲۰۰۷.
- ۲۸۸) القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية ،ط۲، ۱۳۸٤ه ۱۹۶۶م، القاهرة.
- ٢٨٩) القشيري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (المتوفى: ٥٦٥هـ)، الرسالة القشيرية، تحقيق: الإمام الدكتور عبد الحليم محمود، الدكتور محمود بن الشريف، الناشر: دار المعارف، القاهرة.
- ۲۹۰) القطان، مناع بن خليل القطان (المتوفى: ۲۲۰هـ)، مباحث في علوم القرآن، الطبعة: الطبعة الثالثة ۲۲۱هـ ۲۰۰۰م.
- ۲۹۱) القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف القفطي (المتوفى: ٦٤٦هـ)، إنباه الرواة على أنباه النحاة، المحقق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: دار الفكر العربي القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦ هـ ١٩٨٢م.
- ۲۹۲) القليوبي، وعميرة، أحمد سلامة القليوبي وأحمد البرلسي عميرة، حاشيتا قليوبي وعميرة، الناشر: دار الفكر بيروت.
- ۲۹۳) الكاساني، علاء الدين، أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي (المتوفى: ٥٨٧هـ)، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، الناشر: ، دار الكتب العلمية، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

79٤) الكَتَّاني، محمد عَبْد الحَيّ بن عبد الكبير ابن محمد الحسني الإدريسي، المعروف بعبد الحي الكتاني (المتوفى: ١٣٨٦هـ)، فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت ص. ب: 19٨٧/١١٣

(۲۹۵) الكرماني، محمود بن حمزة بن نصر، أبو القاسم برهان الدين الكرماني، ويعرف بتاج القراء (المتوفى: نحو ٥٠٥ه)، أسرار التكرار في القرآن المسمى البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، المحقق: عبد القادر أحمد عطا، مراجعة وتعليق: أحمد عبد التواب عوض، دار النشر: دار الفضيلة.

۲۹٦) كيث. ل. مور جامعة تورنتو – كندا، عبدالمجيد الزنداني، مصطفى أحمد، علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، من أبحاث المؤتمر العالمي الأول للإعجاز العلمي في القرآن والسنة، إسلام آباد – باكستان، في الفترة من ٢٥-٢٨ صفر سنة ١٤٠٨هـ الموافق ١١-٢٨ أكتوبر سنة ١٩٨٧م.

۲۹۷) الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود، أبو منصور الماتريدي (المتوفى: ٣٣٣هـ)، تفسير الماتريدي (تأويلات أهل السنة، المحقق: د. مجدي باسلوم، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٦هـ – ٢٠٠٥م.

۲۹۸) مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحي المدني (المتوفى: ۱۷۹هـ)، الموطأ، المحقق: محمد مصطفى الأعظمي، الناشر: مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان للأعمال الخيرية والإنسانية – أبو ظبي – الإمارات، الطبعة: الأولى، ۱٤۲٥ هـ - ۲۰۰۶ م.

۲۹۹) الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ۵۰۰هـ)، أدب الدنيا والدين، الناشر: دار مكتبة الحياة، تاريخ النشر: ١٩٨٦م.

٣٠٠) المباركفوري، محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري أبو العلا، تحفة الأحوذي، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت.

٣٠١) المتنبي، أحمد بن حسين الجعفي المتنبي أبو الطيب، ديوان المتنبي، الناشر: دار بيروت للطباعة والنشر، سنة النشر،١٤٠٣.

- ٣٠٢) المُحِبِّي، محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين بن محمد المحبي الحموي الأصل، الدمشقي (المتوفى: ١١١١هـ)، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، الناشر: دار صادر بيروت.
- ٣٠٣) المحقق: شعيب الأرنؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان الطبعة: الثالثة، 1998 م.
- ٣٠٤) محمد رواس قلعجي حامد صادق قنيبي، معجم لغة الفقهاء، الناشر: دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨ م.
  - ٣٠٥) محمد فؤاد إبراهيم، مبادئ علم المالية، الناشر: القاهرة مكتبة النهضة المصرية.
    - ٣٠٦) محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم باقي البطاقة
- ٣٠٧) محمَّد مَخْلُوف، محمد بن محمد بن عمر بن علي ابن سالم مخلوف (المتوفى:
- ١٣٦٠ه)، شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، علق عليه: عبد المجيد خيالي، الناشر: دار الكتب العلمية، لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.
- ٣٠٨) محمود السيد شيخون، العبادات في الإسلام وأثرها في إصلاح المجتمع، الناشر: الجامعة الإسلامية، الطبعة: السنة العاشرة، العدد الأول، جمادى الأخرة ١٣٩٧ه مايو يونية ١٩٧٧ م.
- ٣٠٩) محمود السيد شيخون، العبادات في الإسلام وأثرها في إصلاح المجتمع، الناشر: الجامعة الإسلامية، الطبعة: السنة العاشرة، العدد الأول، جمادى الأخرة ١٣٩٧ه مايو يونية ١٩٧٧ م.
- ٣١٠) المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي (المتوفى: ١٣٧١هـ)، تفسير المراغي، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر، الطبعة: الأولى، ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م.
- ٣١١) مرتضى، الزَّبيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض (المتوفى: ٥٠١ه) ، تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية.
- ٣١٢) المزي، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، جمال الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي المزي (المتوفى: ٧٤٢هـ)، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المحقق:



د. بشار عواد معروف، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠ - ١٩٨٠.

٣١٣) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ٢٦١هـ)، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقى، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت.

٣١٤) المُطَرِّزِيّ، ناصر بن عبد السيد أبى المكارم ابن على، أبو الفتح، برهان الدين الخوارزمي المُطَرِّزِيّ (المتوفى: ٦١٠هـ)، المُغَرَّبُ في ترتيب المُعرَّب، الناشر: دار الكتاب العربي.

٣١٥) المطعني، د. عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني، خصائص التعبير القرآني وسماته البلاغية، (رسالة دكتوراه بتقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى)، الناشر: مكتبة وهبة، الطبعة الأولى.

٣١٦) مُغَلَّطاي بن قَلِيج، مغلطاي بن قليج بن عبد الله البكجري المصري الحكري الحنفي، أبو عبد الله، علاء الدين (المتوفى: ٣٦٦هـ)، إكمال تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المحقق: أبو عبد الرحمن عادل بن محمد – أبو محمد أسامة بن إبراهيم، الناشر: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠١م.

(٣١٧) المُقْرِي، شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى، أبو العباس المقري التلمساني (المتوفى: ١٠٤١هـ)، أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، مصطفى السقا، و إبراهيم الإبياري، وآخرون، الناشر: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر – القاهرة، عام النشر: ١٣٥٨ هـ – ١٩٣٩ م.

(۳۱۸) مَكِّي بن حَمُّوش، أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمَّوش بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي (المتوفى: ۳۲۷ه)، الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، وأحكامه، وجمل من فنون علومه، المحقق: مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي – جامعة الشارقة، بإشراف أ. د: الشاهد البوشيخي، الناشر: مجموعة بحوث الكتاب والسنة – كلية الشريعة والدراسات الإسلامية – جامعة الشارقة، الطبعة: الأولى، ۱۲۲۹ هـ – ۲۰۰۸ م.

- ٣١٩) المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي المناوي (المتوفى: ١٠٣١هـ)، الفتح السماوي بتخريج أحاديث القاضي البيضاوي، المحقق: أحمد مجتبى، الناشر: دار العاصمة الرياض.
- (٣٢٠) المناوي، زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (المتوفى: ١٠٣١هـ)، فيض القدير شرح الجامع الصغير، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٦.
- ٣٢١) المُناوي، محمد عبد الرؤوف المناوي، التوقيف على مهمات التعاريف، تحقيق: د. محمد رضوان الداية، الناشر: دار الفكر المعاصر، دار الفكر بيروت، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤١٠.
- ٣٢٢) الموسوعة العقدية، إعداد: مجموعة من الباحثين بإشراف الشيخ عَلوي بن عبد القادر السقاف، الناشر: موقع الدرر السنية على الإنترنت dorar.net.
- ٣٢٣) الموسوعة الفقهية الكويتية، صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويت، الطبعة : ( من ١٤٠٤ ١٤٢٧ هـ).
- ٣٢٤) النابلسي، محمد راتب النابلسي، موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، الناشر: دار المكتبي سورية دمشق الحلبوني جادة ابن سينا، الطبعة: الثانية ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
  - ٣٢٥) الناشر: دار المعرفة بيروت .
- ٣٢٦) النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٢٨)، السنن الكبرى، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبد المنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، قدم له: عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١ هـ ٢٠٠١ م.
- ٣٢٧) النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني، النسائي (المتوفى: ٣٠٣هـ)، المجتبى من السنن = السنن الصغرى للنسائي، كتاب الأيمان والنذور، في الحلف والكذب لمن لم يعتقد اليمين بقلبه، رقم الحديث: ٣٧٩٧، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الناشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦ ١٩٨٦.
- ٣٢٨) نَشُوان الحِمْيري، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني (المتوفى: ٥٧٣هـ)، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، المحقق: د حسين بن عبد الله العمري مطهر بن علي

الإرياني \_ وآخرون، الناشر: دار الفكر المعاصر (بيروت - لبنان)، دار الفكر (دمشق - سورية)، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ - ١٩٩٩ م.

٣٢٩) نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم - صلى الله عليه وسلم، المؤلف، عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، الناشر: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، الطبعة: الرابعة.

٣٣٠) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، تحقيق: زهير الشاويش، الناشر: المكتب الإسلامي، بيروت-دمشق- عمان، الطبعة: الثالثة، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.

٣٣١) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٦٧٦هـ)، المجموع شرح المهذب، الناشر: دار الفكر.

٣٣٢) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٦٧٦هـ)، التبيان في آداب حملة القرآن، حققه وعلق عليه: محمد الحجار، الطبعة: الثالثة مزيدة ومنقحة، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٤ م، الناشر: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.

٣٣٣) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٢٧٦هـ)، تهذيب الأسماء واللغات، عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه ومقابلة أصوله: شركة العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، يطلب من: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان.

٣٣٤) النووي، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى: ٦٧٦هـ)، بستان العارفين، الناشر: دار الريان للتراث.

٣٣٥) الهروي، علي بن (سلطان) محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي القاري (المتوفى: ١٠١٤هـ)، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، الناشر: دار الفكر، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ٢٢٢هـ – ٢٠٠٢م.

٣٣٦) و البغوي: محيي السنة أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء الشافعي، معالم التنزيل في تفسير القرآن، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، ط: الأولى، ١٤٢٠هـ ١٩٩٤م.

٣٣٧) وابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الجزري، عز الدين ابن الأثير (المتوفى: ٦٣٠هـ)، الكامل في التاريخ، تحقيق:

عمر عبد السلام تدمري، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت - لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ه / ١٩٩٧م.

٣٣٨) وابن عادل، أبو حفص عمر بن على ابن عادل الدمشقى الحنبلى المتوفى بعد سنة ٨٨٠ هـ، تفسير اللباب، دار النشر / دار الكتب العلمية . بيروت.

٣٣٩) الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى: ٣٦٨هـ)، الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، دار النشر: دار القلم، الدار الشامية – دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥ هـ.

٣٤٠) وسليم الباباني، إسماعيل بن محمد أمين بن مير سليم الباباني البغدادي (المتوفى: ٣٤٠هـ)، هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، الناشر: طبع بعناية وكالة المعارف الجليلة في مطبعتها البهية استانبول ١٩٥١.

٣٤١) الوطبان، د عبد الله بن عبد الرحمن الوطبان، معالم على طريق العفة، تقديم: فضيلة الشيخ الدكتور ناصر بن سليمان العمر، الناشر: مكتبة الصفدي، عام النشر: ١٤١٢ هـ.

٣٤٢) وكِيع، أبو بكْر محمد بن خلف بن حيان بن صَدقة الضّبِّيّ البغدادي، المملقب بِ"وَكِيع" (المتوفى: ٣٠٦هـ)، أخبار القضاة، المحقق: صححه وعلق عليه وخرّج أحاديثه: عبد العزيز مصطفى المراغي، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى، بشارع محمد علي بمصر لصاحبها: مصطفى محمد، الطبعة: الأولى، ١٣٦٦هـ = ١٩٤٧م.

٣٤٣) ومحمد زكي محمد خضر، المعجم المفهرس للتراكيب المتشابهة لفظا في القرآن الكريم

٣٤٤) اليافِعي، أبو محمد عفيف الدين عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان اليافعي (المتوفى: ٣٤٨هـ)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان، وضع حواشيه: خليل المنصور، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ – ١٩٩٧ م.

٣٤٥) ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (المتوفى: ٦٢٦هـ)، معجم الأدباء إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، المحقق: إحسان عباس، الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م.

٣٤٦) يوسف القرضاوي، الإيمان والحياة، دار النشر، مؤسسة الرسالة، بلد النشر، لبنان، رقم الطبعة، ٤، تاريخ النشر، ١٣٩٩.

757

٣٤٧) يوسف القرضاوي، الشيخ أبو الحسن الندوى كما عرفته، الناشر، بيروت لبنان الدار الشامية، دار القلم للنشر والتوزيع ٢٠٠١ م.

٣٤٨) يوسف القرضاوي، دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية وشروط نجاحها، الناشر، دار الشروق.

٣٤٩) يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، الناشر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى.

يوسف بن إليان، يوسف بن إليان بن موسى سركيس (المتوفى: ١٣٥١هـ)، معجم المطبوعات العربية والمعربة، الناشر: مطبعة سركيس بمصر ١٣٤٦ هـ - ١٩٢٨ م.

#### سابعاً: فهرس المحتويات

| الصفحة | الموضوعات                                                               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
|        | قرار لجنة المناقشة.                                                     |
| Í      | البسملة.                                                                |
| ب      | الاستهلال .                                                             |
| ج      | الإهداء.                                                                |
| 7      | الشكر والتقدير.                                                         |
| ھ      | الملخص باللغة العربية.                                                  |
| ز      | Study summary                                                           |
| 1      | المقدِّمة.                                                              |
| ۲      | مشكلة البحث.                                                            |
| ۲      | أسباب اختيار البحث.                                                     |
| ۲      | أهداف البحث.                                                            |
| ٣      | منهج البحث.                                                             |
| ٣      | المنهجية وإجراءات الباحثة في بحثها.                                     |
| ٤      | الدراسات السابقة.                                                       |
| ٥      | خطة البحث.                                                              |
| ٨      | فصل تمهيدي: تعريف عام ب(سورة المؤمنون).                                 |
| ٩      | المبحث الأول: بين يدي (سورة المؤمنون)                                   |
| ١.     | المطلب الأول: التعريف ب(سورة المؤمنون).                                 |
| ١٦     | المطلب الثاني: فضلها، وسبب نزولها.                                      |
| ۲.     | المطلب الثالث: المناسبات في (سورة المؤمنون).                            |
| 77     | المبحث الثاني: محاور (سورة المؤمنون)                                    |
| ۲ ٤    | المطلب الأول: محور تحقيق وحدانية الله وقدرته، وإبطال الشرك ونقض قواعده. |
| ۲٦     | المطلب الثاني: محور الصفات وتطبيق مبدأ الثواب والعقاب.                  |
| ٣٢     | المطلب الثالث: محور قصص الأنبياء عليهم السلام وما فيها من لطائف.        |

| الصفحة | الموضوعات                                                                  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨     | المطلب الرابع: محور الآيات الكونية في (سورة المؤمنون).                     |
| ٤٦     | الفصل الأول: الصفات المتعلقة بأعمال القلوب.                                |
| ٤٧     | المبحث الأول: الإيمان وأثره في إصلاح الفرد المجتمع.                        |
| ٤٨     | المطلب الأول: تعريف الإيمان لغة واصطلاحاً.                                 |
| ٥٢     | المطلب الثاني: أسباب زيادة الإيمان ونقصانه.                                |
| ٦١     | المطلب الثالث: أثر الإيمان في إصلاح الفرد و المجتمع.                       |
| ٦٧     | المبحث الثاني: الخشية والإشفاق والوجل وأثرها في إصلاح الفرد و المجتمع.     |
| ٦٨     | المطلب الأول: معنى الخشية والإشفاق والوجل لغةً و اصطلاحاً.                 |
| ٧١     | المطلب الثاني: الفرق بين الخشية والإشفاق والخوف والوجل.                    |
| ٧٤     | المطلب الثالث: أثر الخشية والخوف والوجل والإشفاق في إصلاح الفرد و المجتمع. |
| ٧٨     | الفصل الثاني: الصفات المتعلقة بالعبادات.                                   |
| ٧٩     | المبحث الأول: الخشوع في الصلاة.                                            |
| ٨٠     | المطلب الأول: تعريف الخشوع لغةً واصطلاحاً، وحكمه في الصلاة.                |
| ٨٥     | المطلب الثاني: الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق.                        |
| ٨٨     | المطلب الثالث: أثر الخشوع في الصلاة في إصلاح الفرد والمجتمع.               |
| 9 7    | المبحث الثاني: المحافظة على الصلاة.                                        |
| 98     | المطلب الأول: تعريف الصلاة لغةً واصطلاحاً، وسر التقديم والتأخير في الآية.  |
| 9.۸    | المطلب الثاني: منزلة الصلاة في الإسلام، ومراتب الناس فيها.                 |
| 1.7    | المطلب الثالث: أثر المحافظة على الصلوات في إصلاح الفرد والمجتمع.           |
| ١٠٨    | المبحث الثالث: أداء الزكاة.                                                |
| 1.9    | المطلب الأول: لفظ الزكاة في مصطلح الشرع.                                   |
| ١١٤    | المطلب الثاني: نظرة الأديان السابقة قبل الإسلام إلى مشكلة الفقر، و علاجها. |
| 119    | المطلب الثالث: منزلة الزكاة في الإسلام.                                    |
| 175    | المطلب الرابع: أثر الزكاة في إصلاح الفرد والمجتمع.                         |
| ١٣٠    | الفصل الثالث: الصفات المتعلقة بالمعاملات، ومكارم الأخلاق.                  |

| الصفحة | الموضوعات                                                          |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| ١٣١    | المبحث الأول: الإعراض عن اللغو، وأثره في إصلاح الفرد المجتمع.      |
| ١٣٢    | المطلب الأول: تعريف اللغو لغةً واصطلاحاً، وكلام السلف في ذمِّه.    |
| ١٣٨    | المطلب الثاني: أوجه اللغو في القرآن الكريم، والسنة، وكلام العلماء. |
| 1 { {  | المطلب الثالث: أثر الإعراض عن اللغو على الفرد و المجتمع.           |
| ١٤٨    | المبحث الثاني: حفظ الفروج وعفتها، وأثره في إصلاح الفرد و المجتمع.  |
| 1 £ 9  | المطلب الأول: معنى حفظ الفروج وعفتها، لغة واصطلاحاً.               |
| 104    | المطلب الثاني: الوسائل المعينة لحفظ الفروج (العفة).                |
| ١٦.    | المطلب الثالث: أثر حفظ الفروج ـ العفة ـ على الفرد، و المجتمع.      |
| 170    | المبحث الثالث: الأمانة و العهد: وأثرها في إصلاح الفرد و المجتمع.   |
| ١٦٦    | المطلب الأول: تعريف الأمانة والعهد لغة واصطلاحاً والفرق بينهما.    |
| ١٧٠    | المطلب الثاني: الأمانة العلمية في تحمِّل العلم وتلقيه و أدائه.     |
| ١٧٦    | المطلب الثالث: آثار أداء الأمانة على الفرد و المجتمع.              |
| ١٨٤    | الخاتمة: - النتائج، التوصيات                                       |
| ١٨٧    | أولاً: فهرس الآيات.                                                |
| 190    | ثانيًا: فهرس الأحاديث.                                             |
| ١٩٨    | ثالثًا: فهرس الآثار.                                               |
| 199    | رابعًا: فهرس الأعلام.                                              |
| ۲.۳    | خامسًا: فهرس الكلمات الغريبة.                                      |
| ۲.۸    | سادسًا: فهرس المصادر و المراجع.                                    |
| 7 £ 1  | سابعًا: فهرس المحتويات                                             |